Document généré le 14 fév. 2026 23:53

Philosophiques

philosophiques

Déploiement et résistances chez Foucault

Michaél La Chance

Volume 14, numéro 1, printemps 1987

URI : https://id.erudit.org/iderudit/027002ar
DOI : https://doi.org/10.7202/027002ar

Aller au sommaire du numéro

Editeur(s)

Société de philosophie du Québec

ISSN

0316-2923 (imprimé)
1492-1391 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

La Chance, M. (1987). Déploiement et résistances chez Foucault. Philosophiques,
14(1), 33-56. https://doi.org/10.7202/027002ar

Tous droits réservés © Société de philosophie du Québec, 1987

Résumé de l'article

Chez Foucault le pouvoir est d'abord pensé comme déploiement de la visibilité
et comme inscription des corps. On voit dans une premiére partie comment les
figures de l'autorité disparaissent, laissant place a un espace de dispersion ou
s'estompe la figure de 'hnomme comme effet passager d'une discontinuité entre
le savoir et le pouvoir. Sile pouvoir est invisible lorsqu'il se confond avec
l'adéquation a soi du savoir, c'est dans un effet de résistance que se constituent
nos expériences qui sont a la fois événements et significations : dans une
deuxiéme partie nous reprenons la question du pouvoir a partir de
I'impuissance du sujet a fonder son expérience, la perte de I'intériorité, la
difficulté de la contestation, la perte de la profondeur, la perte du corps comme
« propre » qui est aussi perte de I'excellence inhérente a tout étre humain et du
sexe comme affirmation de la différence (ou d'une identité). Nous croyons
toujours opposer une nature intacte au déploiement du pouvoir. Nous
examinons comment nous croyons trouver cette nature dans ce que nous
caractérisons comme sujet de la contestation, peuple-substrat, corps-rebelle ou
sexe-nature. Mais - nous le voyons dans la troisieme partie - ces natures sont
toujours « informées » par le pouvoir. C'est pourquoi, dans ce qui oppose une
résistance au pouvoir, tels les expériences de la contestation sociale, de la
sexualité et aussi du redoublement et de la transgression dans le langage, on
retrouve les mémes figures de déploiement qui caractérisent un pouvoir qui se
redouble en lui-méme et se dissémine dés qu'il rencontre des résistances, pour
informer celles-ci. Car chez Foucault, 'expérience est une structure tripartite
qui met en relation savoir, pouvoir et subjectivité.

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

erudit

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/


https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/
https://id.erudit.org/iderudit/027002ar
https://doi.org/10.7202/027002ar
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/1987-v14-n1-philoso1784/
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/

PHILOSOPHIQUES, Vol. XIV, Numéro 1, Printemps 1987

DEPLOIEMENT ET RESISTANCES
CHEZ FOUCAULT!

par Michaél La Chance

RESUME. Chez Foucault le pouvoir est d'abord pensé comme
déploiement de la visibilité et comme inscription des corps. On voit
dans une premiére partie comment les figures de l'autorité
disparaissent, laissant place & un espace de dispersion ol s’estompe
la figure de I'homme comme effet passager d'une discontinuité
entre le savoir et le pouvoir. Si le pouvoir est invisible lorsqu’il se
confond avec l'adéquation & soi du savoir, cC'est dans un effer de
résistance que se constituent nos expériences qui sont a la fois
événements et significations: dans une deuxiéme partie nous
reprenons la question du pouvoir a partir de I'impuissance du sujet
a fonder son expérience, la perte de I'intériorité, la difficulté de la
contestation, la perte de la profondeur, la perte du corps comme
« propre» qui est aussi perte de I'excellence inhérente a tout étre
humain et du sexe comme affirmation de la différence (ou d'une
identité). Nous croyons toujours opposer une nature intacte au
déploiement du pouvoir. Nous examinons comment nous croyons
trouver cette nature dans ce que nous caractérisons comme sujet de
la contestation, peuple-substrat, corps-rebelle ou sexe-nature. Mais
— nous le voyons dans la troisiéme partie — ces natures sont
toujours « informées » par le pouvoir. C'est pourquoi, dans ce qui
oppose une résistance au pouvoir, tels les expériences de la
contestation sociale, de la sexualité et aussi du redoublement et de la
transgression dans le langage, on retrouve les mémes figures de
déploiement qui caractérisent un pouvoir qui se redouble en lui-
méme et se dissémine dés qu'il rencontre des résistances, pour
informer celles-ci. Car chez Foucault, I'expérience est une structure
tripartite qui met en relation savoir, pouvoir et subjectivité.

ABSTRACT. In Foucault's first writings, power was the spreading-
out of visibility and an inscription of bodies. In the first part of this

1. Une amorce de cette réflexion a été présentée au Symposium « Perspectives sur
Michel Foucault», Congrés Annuel de I'Association Canadienne de Philosophie, 29
mai 1985, Montréal.



34 PHILOSOPHIQUES

paper we examine how the figures of authority slowly faded, as
power became very dispersed and diffused, only to give a last
glimpse of the figure of man, a mere discontinuity between
knowledge and power. If power remains invisible when it merges
completely with a self-sufficient knowledge, our experiences take
shape as effects of resistance to power. This is why experiences are
simultaneously events and meanings: in a second part we
reconsider the query on power in the light of Foucault’'s
commentary on the difficulty of the subject to give foundation to his
experiences, the loss of interiority and profoundness, the challenge
of true subversion, the loss of the body as one’s “own”, the loss of
belief in a core of goodness in all human beings and the loss of sex
as being decisive in recognition of a difference (or an identity). We
believe we ultimately can oppose an untouched and profound
quality in human nature to the dispersion of power. We examine
the different forms of such a belief in what we caracterise as the
subject of subversion, the people as substratum, the body as rebel
and sex as nature. But — as we can see in the third part — these
natures are always “informed” by power. This is why we can find in
most forms of resistance to power, as in the experiences of social
subversion, sexuality, redoubling and transgression in language, the
same forms of scattering which are specific to power itself, to a
power which redoubles itself and in itself and is disseminated
wherever he meets some resistance, to inform the latter. As with
Foucault, experience is a tripartite structure which relates
knowledge, power and subjectivity.

LE POUVOIR COMME DEPLOIEMENT

Dans un texte de Raymond Roussel, un moulage du corps nu
de chaque jeune fille qui rentre au couvent est exposé sur une
esplanade devant 'entrée. L'abbesse, dont le corps de jeune fille
est encore exposé, apprend qu'elle recevra la visite de son amant
d'autrefois, le poéte Lope de Vega. Elle fait en sorte que le jeu
combiné des lumiéres et des ombres, 4 une certaine heure de la
journée, produise un jet de clarté qui permettra de reconnaitre
son corps parmi les autres, en lui tragant un huit horizontal sur le
cceur 2. Le propos qui suit peut étre regu comme le commentaire
de cette image, dans ce que celle-ci met en jeu comme
déploiement de la visibilité et comme inscription des corps. Nous
retracerons dans un premier temps comment le pouvoir, qui est

2. Cf RousSeL Raymond, L'Etosle ax Front,].-]. Pauvert éd. 1963, p. 24-29 (Acte], sc. 3).
Cf. aussi: FOUCAULT, Raymond Roussel, Gallimard, coll. Le Chemin, 1963,
211 p.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES .. . 35

d'abord reconnu comme figure et tient dans son mode de
représentation, est ensuite pensé sur le mode de la dispersion
alors que s’estompe la figure de 'homme comme effet passager
d'une discontinuité entre le savoir et le pouvoir.

La disparition des figures de l'autorité

L'espace de représentation qui se met en place a la Renais-
sance, dont I'idéal de transparence est réalisé dans la simultanéité
parfaite de l'apparafitre a soi et de l'instituer dans une société,
constitue un Tableau ou I'on peut aisément repérer la source de
'autorité souveraine. Tout est clarté, tout converge sur une figure
qui rayonne toute autorité et qui a la vertu de rendre les choses
visibles.

Voila ce qu'il en est du régime de vérité qu'institue un
pouvoir : il rend transparent davantage qu'il ne fait briller ses
figures autoritaires. Le pouvoir c’'est avant tout ce qui ménage les
grandes allées du regard, qui déploie les faisceaux du visible et les
perspectives qui savaient si bien mettre ces figures en valeur.
Pourtant I'espace social céde a la plus grande clarté pour que la
poussée du pouvoir ne s’y fasse sentir, pour que la résistance
qu'on lui oppose perde toute opacité.

L’intérét des analyses historiennes de Foucault, n’est pas de
découvrir le passé dans le présent, ou encore de faire la lumiére
sur les dessous obscurs de la société, mais d’appréhender les
formes immédiates d'un pouvoir qui ne s'exerce pas toujours la
ou on l'attend. Le pouvoir moderne s’est délogé des figures de
V'autorité, celles-ci ne sont plus que des figurants sur une scéne
qu'elles n'ont pas édifiée ?, pour laisser un vide du pouvoir, ou
plutdt un pouvoir dé-figuré. Ce pouvoir nous renvoit toujours
notre propre visage, on s’y découvre trop pressé d'évaluer, on se
surprend a répéter les mémes cris d'alarme.

Donc, nul acharnement chez Foucault a démasquer un
pouvoir sans visage. Il ne tente pas d'y substituer les traits de la
franchise, car pour lui il n'y a pas d'issue, on n'échappe pas au

3. Cf. P.P. PasoLINI, « Le vide du pouvoir en Italie », (1975), Ecrits Corsaires, trad. P.
Guihon, Flammarion, 1976, p. 184-89.



36 PHILOSOPHIQUES

pouvoir et a ses masques. Il n’est pas de ces furieux dont parlait
Erasme dans I'Eloge de la folie*. Foucault reconnait ici les
accessoires, la les réparties qui nous rapportent a cette représen-
tation, avec un souci du détail extréme.

L’apparition de ’homme

Le pouvoir est invisible quand il se confond avec
I'adéquation & soi du savoir, le systéme achevé de la ressemblance,
le pur registre du Méme: adéquation que nous appelons
Représentation. Il n’'apparait alors que dans les figures qu'il
éclaire et dans leurs conditions de visibilité. Lorsqu’il y a félure>
et que le voile de la représentation se déchire, le repli obscur de la
représentation, n'apparaissant pas dans le monde représenté et
ne paraissant pas provenir de la représentation elle-méme, cette
représentation est aussitOt réifiée comme un « pouvoir », mais un
pouvoir qui est toujours le pouvoir de quelqu'un, un pouvoir que
I'on agit ou que l'on subit. Le savoir et le pouvoir sont deux
aspects dun méme phénoméne : 'homme est ce qui peut au-dela
d'un savoir et ce qui sait au-dela d'un pouvoir.

L’homme tire son opacité d’une obscurité qui trouble soudai-
nement la représentation. Plus tard, Foucault parlera du mouve-
ment ¢ ou la représentation ne cesse de se dérober a elle-méme
pour devenir pouvoir, et ou les pouvoirs sont de nouveau
transformés, c'est-a-dire représentés. L'articulation topologique
du savoir (ou représentation) et du pouvoir, I'étude de leur
déploiement conjugué, a précisément pour but de montrer com-
ment l'un déroule l'autre, et le déroulant, subit une torsion qui
produit un supplément : il ne s'agit pas d’'une assimilation de 'un
a l'autre mais d'établir la diversité de leurs rapports et de leur
inter-définition dans la figure de 'homme.

Dans le tableau de la Représentation, les déterminations de
la vie, du travail, et du langage sont d’abord pensées dans une

4. «Des acteurs sont en scéne et jouent leur rdle ; quelqu'un essaie d'arracher leur masque
pour montrer aux spectateurs leur visage naturel ; ne va-t-il pas troubler la piéce, et ce
furieux ne mérite-t-il pas d'étre chassé du théitre ? »Erasme, Eloge de la folie, XX VIIL

5. FoucAULT Michel, « Ariane s'est pendue », Nowvel Observateur, 31 mars 1969, p. 180.

6. Cf. L’Arc 70, 1977, cf. aussi G. LARDREAU, «Une figure politique», Magazine
littéraire, 207 (mai 1984), p. 48.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 37

métaphysique ; 'homme se rapporte 2 lui-méme dans un modéle
d'intelligibilité qui implique un passage par le transcendental et
qui lui donne un sentiment d'immédiateté a soi et aux choses.
Cependant, Foucault, en repérant la position du sujet, pense I'dge
classique comme un espace de distribution (I'épistémé) comple-
tement intégré aux pratiques, institutions et discours spécifiques
que cet espace doit ordonner. Cest-a-dire que l'espace de
représentation disparait (on enléve le tableau), les positivités
essaient de se constituer indépendamment en métaphysiques et
d’englober 'homme comme objet .

L’'idée essentielle est celle-ci: la faillite de son idéal de
transparence n'entraine pas la disparition radicale de I'espace de
représentation mais plutdt sa dissolution dans les pratiques et
dans les connaissances. La représentation se dissout dans les
pratiques et 'homme se rapporte a lui-méme a travers ces
mémes pratiques, ne pense l'une qu'a travers I'autre, mais croit
encore exister comme entité fixe et immuable: ce quil ne peut
faire que parce que la représentation reste inachevée, c'est-a-dire
parce qu'il sert de relai a la représentation: c'est par lui
qu'entrent en rapport tous les discours. En effet, a I'dge classique,
la conception de la nature humaine devient la table sur laquelle
viennent s’étaler les images et les éléments chronologiques, ou
I'on peut découvrir des identités 8.

L’homme fait le procés des identités, il est ce par quoi
I'identique répond a lui-méme, c’est pourquoi on ne saurait lui en
trouver une. En effet, nous ne pouvons pas rejoindre un

7. FoucaulT, Michel, Les mots et les choses, Gallimard, 1966, p. 328.

8. Les mots..., p. 320. Pour reconnaitre er reconstituer cette représentation, Foucault
proceéde comme quelqu'un qui étale les pieces d'un puzzle sur une table afin de les
assembler, et qui feint d'étre surpris que le puzzle constitué représente autre chose que
le dessus de table. Il feint seulement, car il attire notre attention sur le fait que le puzzle
représente quelque chose parce qu'il est assemblé er ceci grace a la surface propice de la
table : c'est la table qui par avance représentait quelque chose tandis que les pi¢ces du
puzzle ne représentaient rien avant d'étre assemblées. Ceci pourrait passer pour un
petit passe-temps borgésien : Marx s’y est essayé dés les Manuscrits., lorsqu'il affirme
qu'il n'y a pas de rapport de 'homme  la nature, qu'il n'y a pas de région ontologique
indéterminée ou ces entités peuvent entrer en rapport l'une avec I'autre. Marx évacue
I'espace (transcendental) de distribution pour marquer que I'on ne saurait penser 'un
qu'a travers l'autre et que dans leur étre-l'un-a-l'autre. Cf. Karl MARX, Manuscrits de
1844, trad. E. Bottigelli, éd. Sociales, 1969, p. 99, 136.



38 PHILOSOPHIQUES

questionnement direct de l'existence humaine, car elle est au
ceeur du savoir-pouvoir. Ce qui produit la Représentation ne
saurait apparaitre dans ce qui se donne comme pure représentation-
a-sol et transparence. Ainsi 'homme est a la fois le point aveugle
de la vision classique et le point de fuite sur lequel s’appuie la
composition du tableau quand celui-ci — par un effet de perspec-
tive — cesse de se donner comme représentation et se présente
comme espace réel.

On a suffisamment commenté cette notion chez Foucault:
I'homme n’est qu'un chiasme, ce par quoi les discours renvoient
les uns aux autres et que ceux-ci ne peuvent restituer. Plus
encore, la fonction du sujet cC'est d'assurer la simultanéité, le
caractére instantané d'un monde qui serait posé la, devant nous,
tout d'une piéce, comme un tableau. L'immédiateté d'un rapport
a soi permet les idées distinctes et claires, c'est-a-dire intelligibles
et lumineuses, qui nous mettent en rapport immédiat avec les
choses qui n'attendaient que d’étre rendues visibles.

Aujourd’hui, il ne fait pas de doute que c’est nous — les
acteurs dans une société — qui donnons la représentation et non
pas le regard d'un Spectateur. Nous jouons pour nous-mémes
méme si nous ne savons pas toujours quand nous jouons, quels
sont les temps forts et les confrontations essentielles de notre
drame. La découverte qu’il y a des conditions de I'intelligibilité, et
que ce qui permet de comprendre ne peut étre compris, nous fait
envisager chaque époque comme ce qui permet le sens et ce dans
quoi le monde se donne a voir, mais également ce qui en
constitue 'opacité particuliére.

Le pouvoir d’en bas: la dispersion

Récapitulons: il y a eu faillite de la représentation qui —
ayant rencontré sa limite, celle d'un impossible repliement sur
soi, se fragmente, se disperse et réalise autrement sa trans-
parence: mais cette nouvelle transparence est troublée, une
tache sombre s’y dessine et qui en est le point aveuglé déme-
suré : c'est I'émergence de 'homme. L’homme apparait comme ce
sur quoi s’exerce le pouvoir et en méme temps ce a partir de quoi
le pouvoir est problématisé.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 39

On I'a compris, c’est sur I'espace classique et son idéal de
transparence que se modele — en premier lieu — le pouvoir.
Ensuite, Foucault parle d’'une intégration de I'espace classique
dans les différents ordres des connaissances et des pratiques:
dix ans plus tard (1976) il parlera d'une dispersion du pouvoir
dans un systéme d’habitudes, de locutions et de relations. Dire
que le pouvoir s’est rendu invisible, c'est se rapporter au premier
modeéle du pouvoir (la transparence comme déploiement figé),
dire que ce pouvoir se déploie par redoublement sur lui-méme,
dissémination dans des pratiques et capillarisation dans des
micro-relations, c’est se référer a un deuxiéme modéle du pouvoir
(la dispersion).

Comment débusquer le pouvoir sinon qu’a préter attention
aux dérails et observer comment nous constituons — dans la
matérialité de nos corps, de nos gestes et de nos paroles — les
grands agencements de ['histoire. Des lors, toute expérience et
tout savoir ne sauraient étre exprimeés en termes de succession et
de continuité sur le modéle de 'histoire personnelle et requiérent
un modele? caractérisé par la dispersion et la discontinuité.

Foucault évacue un discours qui pourrait proposer une
nouvelle articulation de la société et en constituer I'histoire : il
semble cependant que la multitude de faits, comme autant
d’associations empiriques que nous produisons a partir d'archives
et dans lesquelles les relations structurelles restent implicites,
sont regroupés et focalisés par des schémas théoriques dans
lesquels nous pouvons reconnaitre l'imagination théorique de
Foucault lui-méme. Des notions importantes comme celles de
langage, de représentation et de pouvoir se superposent jusqu'a
un certain point et répondent a des modeéles conceptuels
communs.

Il s’agit de reconnaitre, par un travail minutieux, les en-
sembles synchroniques dont la portée dépasse I'existence person-
nelle. Il s’agit d’étudier les aboutissements d'un projet
d’autonomisation et d'exhaustivité: comment une formation
sociale se donne sa propre représentation dans le méme temps

9. Un modeéle post-narratif : cf. E.W. SAID, Beginnings : Methods and Intentions, N.Y.,
Basic Books, 1975, p. 282.



40 PHILOSOPHIQUES

qu'elle s'institue, comment elle se déploie comme «systéme
contemporain de lui-méme. » 10

Pouvoir et raison

Nous pouvons reconnaitre un tel projet exhaustif dans la
raison moderne, qui devient ainsi — pour ainsi dire — un espace
transcendental privé et succéde ainsi a la représentation classique.
Cette raison constitue une nouvelle adéquation du pouvoir et du
savoir, quand le savoir est toujours un pouvoir et quand le pouvoir
est systématique, totalitaire, etc. au-dela de toute mise a
contribution d’un savoir.

A quoi reconnait-on 'exercice du pouvoir ? Ce n’est pas une
expérience et pourtant on ne peut que I'éprouver dans ce qu'on
appelle notre liberté : il ne s’agit pas seulement de tout ce que les
autres peuvent faire, quand pour une part ils en peuvent trop, mais
de ce que chacun peut, en tout temps et non pas seulement quand il
lui parait qu'il ne peut pas assez. C'est la rationalité d'un pouvoir
que d’accorder ce que nous pouvons avec ce que nous voulons.
Foucault aura attiré notre attention sur l'aspect cognitif du
pouvoir, a la mise en place d'un pouvoir qui, bien qu’'il ne semble
pas agir selon un plan concerté, semble étre I'efficace méme de la
raison.

Inversement, n’est-ce pas plutbt lorsque le principe de raison
laisse place a I'arbitraire et qu'il apparait que la raison ne saurait
fonctionner sans violence, qu'émerge pour nous ce que nous
appelons le pouvoir? La raison, en regard de laquelle les
justifications seront regues et les pratiques légitimées, apparait a
ce moment comme une déraison. Nous sommes ainsi portés a
supposer un pouvoir «derriére» des pratiques lorsque celles-ci
excédent l'efficace qui les justifie. Lorsqu’apparait une déraison
dans la raison, nous posons une force agente dans I'histoire telle
que I'intérét de classe, I'inconscient, la volonté de puissance, etc. !!
Il n'y a pas de substance-pouvoir, pas méme une volonté de

10. Les mots..., p. 89.

11. On renvoie le plus souvent aux notions de volonté de puissance chez Nietzsche et de
volonté de vivre chez Schopenhauer. Cf. HACKING, 1., The New York Review of Books,
14 mai 1981, p. 34 ; TAYLOR, C., « Foucault on Freedom and Truth », Political Theory,
vol. 12, n® 2, mai 1984, p. 170.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . .. 41

domination, Foucault se déclare strictement nominaliste sur ce
point 2. De telles substances-pouvoir ont une grande valeur
descriptive mais perdent de vue un pouvoir plus essentiel qui nous
permet «d’utiliser ses mécanismes comme grille d’intelligibilité
du champ social » 3. 1l est significatif que le pouvoir, dans le
moment ou il se donne un apparaitre, s’occulte lui-méme. Faut-il
en conclure que le pouvoir c'est tout ce qui se déploie, sauf le
paraitre ?

Le pouvoir n’est plus une force a proprement parler mais une
configuration de I'espace social ol il s’exerce de proche en proche 2
travers des pratiques et dans des expériences. Cest pourquoi
Foucault — de fagon trés positiviste — considére les pratiques
sociales pour elles-mémes. Notre société serait une manifestation
optimum du pouvoir d'autant que ses «rationalités»auront
infileré plus avant tous les aspects de la vie sociale. Nous
reconnaissons volontiers dans l'exploitation économique, la
répression sexuelle, I'impérialisme culturel, etc., les conséquences
d'une entreprise de la raison que nous voulons taxer d'inconséquence,
d’une raison qui semble n'avoir eu pour emploi — et constituait
son échec — que de se rassaisir comme raison. Il ne s’agit donc plus
de trouver une rationalité 4 ce que nous sommes devenus, alors que
nous sommes déja, par notre facon de vivre, le savoir éclaté de
cette inconséquence.

D’une part on ne comprend toujours une société que du
dedans de celle-ci, d’autre part la comprendre c’est étre dedans
(compris par celle-ci). Un savoir n'est reconnu comme tel que dans
un contexte de transformations. Il faut d’abord reconnaitre la
contrainte exercée par un savoir o chaque notion tient a la réalité
d’une expérience constituée de facon différente selon les époques.
Il semble que la raison puisse dériver indéfiniment dans la
répétition de ses figures. Sans rationalité transhistorique et sans
expérience fondatrice, comment en connaitre les déplacements ?
Et n'est-ce pas du fait de cette dérive de la raison que le pouvoir
n’est pas intelligible, ne se peut représenter et apparait étranger 4
I'humain ? Et puis comment concilier ceci avec la caractérisation

12. FoucaulT, Michel, Lz volonté de savoir, Gallimard, 1976, p. 123.
13. La volonté..., p. 122.



42 PHILOSOPHIQUES

du pouvoir comme principe d’intelligibilité? Comprendre la
société n'est pas se donner un point de vue et produire un discours :
n’est-ce pas tout simplement parler, voir, entendre, agir comme il
est permis — c'est-a-dire faire I'expérience de la société d'une
certaine facon.

Il y a une dimension cognitive de I'expérience qui se produit
comme événement et signification: nous voulons reprendre la
question du pouvoir a partir de I'impuissance du sujet a fonder son
expérience, la perte de I'intériorité, la difficulté de la contestation,
etc. Mais il faut aussi considérer dans I'expérience ce qui résiste au
pouvoir et qui — lui résistant — en permet la concrétisation, en
singularise le déploiement.

LES RESISTANCES AU POUVOIR

Dans un deuxiéme temps nous voulons prolonger notre
réflexion sur le pouvoir comme déploiement en examinant les
résistances qu'il rencontre dans les formes diverses de 'expérience.
Ce qui nous conduit a parler plus particulierement de 'expérience
du redoublement, mais aussi de la contestation, de la limite, de la
sexualité, de I'intériorité, etc. Certes, ces quelques expériences ne
rendent pas compte de l'ensemble de la pensée de Foucault mais
permettent une réflexion sur le pouvoir comme ce contre quoi on
résiste. Ce sont les résistances qu'on lui oppose qui permettent de
considérer ce pouvoir comme une politique de 'expérience.

Chez Foucault, 'expérience est une structure tripartite qui
met en relation savoir, pouvoir et subjectivité. Son propos n’est
pas d'élargir le champ de l'expérience humaine, mais de le
renouveler en ressaisissant les expériences nouvelles qui s’offrent
i nous en raison de la nouveauté d’'un contexte social, ou du
déplacement d'un cadre institutionnel. Expériences : raison, réve,
veille, pensée, réve, folie, déraison, répétition, double, déroute du
temps, retour, réminiscence, perte de la lumiére dans la nuit,
limite, contestation, transgression (qu’il faut prendre soin de
distinguer de la précédente) et vertige.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 43

Dire I'intériorité
Il est une expérience que Descartes tenait pour encore plus
probante que celle du corps : celle de I'intériorité. Nous identifions
une voix particuliére, qui nous serre de si prés que nous la disons
«Je », oubliant que le sujet c'est une certaine expérience du monde
et non pas la reconnaissance en nous-mémes que nous sommes la.
Nous ne sommes pas un sujet déja tout fait dans lequel vient la
parole, mais il y a une parole — pas n'importe laquelle — qui
détermine nos modes de subjectivation. Dés lors il faut et il suffit

que nous ayons le désir d’exprimer pour ouvrir en nous la distance
qui sépare le locuteur de son auditeur, 'écrivain de son lecteur.

Accordons que le besoin de se dire et la recherche du bonheur
sont par avance problématisés comme tels par une forme de
pouvoir. On peut cependant se demander s’il est possible de
persister a se dire sans l'espoir que cela puisse jamais paraitre
significatif, d'une facon ou d’une autre, pour quelqu'un, quelque
part, autrement que par une sanction institutionnelle ? Nous
croirons peut-étre y parvenir, pour aussitdt découvrir que nous
n’'avons cherché a nous dire que tournés vers ' Autre, vers celui qui
sait, celui dont la position de savoir met en jeu — non pas
seulement sa maitrise de ce savoir-13, mais une vérité qui serait
libre de tout privilége du savoir. Et ce que nous disons alors,
lorsque nous croyons donner I'expression la plus compléte de
nous-méme, est devenu inintelligible comme un langage qui ne
s’adresse qu'a Lui seul, et dans lequel il nous renvoie son énigme.
Puis nous découvrons qu’au plus secret de nous-méme, notre
vérité intérieure n'est pas un secret pour nous-méme parce qu'elle
a d’abord été chuchotée dans les officines du pouvoir, que toute
vérité ne peut étre produite que dans une certaine intrication du
savoir et du pouvoir.

Alors pourquoi nous mettre a I'écoute de notre intériorité,
alors qu’en celle-ci nous nous faisons entendre avant méme d’avoir
parlé et nous parlons (c’est le monologue intérieur) en croyant que
nous ne sommes pas entendus. Pouvons-nous seulement nous en
laisser excentrer ? Pour Foucault l'intériorité est un effet de
langage : C’est le volume que déploie le langage, cette illusion de
perspective dans laquelle nous nous donnons un apparaitre du
monde, qui est intériorisée ou plutdt redoublée en nous-mémes.



44 PHILOSOPHIQUES

Au lieu de me perdre comme subjectivité diffuse dans le langage, je
me ressaisis avec le langage en moi, mais ce n’est qu'un fantasme
de maitrise de soi. Foucault rejoint ict une réflexion sur I'écriture
qui fait de la subjectivité le procés méme de production du sens,
comme une origine pulsionnelle toujours renouvellée. Il s'agit
d’une subjectivité dans le langage que 'acte d’écrire fait ressortir :
écrire c'est dire notre rapport au langage, c’est dire toute notre vie
depuis la terreur d'une nuit morcelée. Foucault recherche le
fondement d'une maitrise de soi ailleurs que dans l'autonomie
d'une intériorité et la consolidation d'un sujet par le discours.

Abandonner cette intériorité c’est s'engager et se constituer
dans un nouveau rapport au langage, ot le langage n’est plus ce qui
ouvre l'espace d'intelligibilité ou apparait toute chose, mais
devient I'éclatement méme du sujet, la dimension escarpée de son
existence. Engager un nouveau rapport au langage devient alors
s'engager dans une expérience de la contestation.

Se démettre comme sujet dans la contestation

Comment se constituer comme sujet autrement qu'a articuler
le texte social ? Tout ce que I'on fait s’inscrit dans le réseau de ce qui
ne cesse de se faire et de se défaire, lequel nous tient au corps
comme la configuration du corps lui-méme. Parler, agir, ... toutes
ces expériences s’inscrivent dans ce contexte, c’est-a-dire
aparaissent alors comme un destin des mots, ou comme la réalité
de «la vie». On ne peut parler et agir pour, ou du moins, avec
notre société: il n'y a pas d'expérience privée ou de liberté
intérieure. Cette contrainte, les premiers dirigeants a instituer la
censure dans I'état moderne avaient su I'énoncer comme telle: on
ne parle que pour ou contre I'état. D'une facon ou d'une autre, on
ne parle toujours que dans 'état social, ou se donne un apparaitre
du monde dans l'apparaitre a soi de la société. On ne saurait se
mettre a distance de ce spectacle quelle se donne, on ne saurait se
mettre hors de portée de la contrainte qu'a s’exposer a une
étrangeté radicale.

D'une facon assez paradoxale, la contrainte s’exerce avant
tout sur les sujets « normaux ». En effet, les individus dont les
comportements ne correspondent pas aux «attentes» de notre



DFEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 45

société, comme s’ils s’adressaient a une autre société, ne sont plus
les sujets de notre société: en ce sens le fou et le criminel
n'appartiennent pas a cette société et donc ne méritent pas — si
horribles que soient leurs crimes — les chitiments que la société
réserve a ses sujets déviants.

Comment s'opposer a la diffusion des contraintes, 3 la
reproduction du social, sinon qu’a se démettre comme sujet dans
I'expérience de la contestation que nous appelons le crime et la
folie ? Les chitiments sont atténués mais le risque s’accroit. La
contestation dénoue en nous-mémes les liens auxquels se rattache
notre équilibre, nous expose a une violence qui a tot fait de nous
engouffrer corps et raison et nous fait ressentir toute la nécessité
de la stylisation.

Une forme de résistance : la stylisation, le savoir

Comment trouver cet équilibre sinon qu’a venir occuper la
position de sujet : 'obsession de soi-méme est induite. L'inquiétude,
la peur, le malaise... sont peut-étre mieux supportables que la
terreur, mais pendant que nous combattons pour maintenir le moi,
nous ne faisons que nous déméler avec l'illusion d’avoir une
existence. Puisque la vie nous échappe, il faut vivre avec cette peur,
donner libre cours aux forces du dehors dans I'étre intérieur de
I'homme et ouvrir le dehors par le dedans, dans un effort pour
chacun de s’élaborer plus avant dans sa multiplicité larvaire. Il
s'agit de se donner une «nature stylisée» comme l'entendait
Nietzsche : la stylisation n'est pas l'effort de mettre a jour une
identité secréte ou une subjectivité qui attend son heure, mais un
dévolu jeté sur une forme d’existence que 'on maintient dés lors
jusqu’au bout et qui se trouve ainsi, jusqu'a un certain point,
devenir création d'un sens a soi dans l'unité d'un style.

A considérer les choses dans leurs époques successives, on se
sent moins interpelé par la conjoncture immédiate, dans I'identité
que celle-ci nous assigne, dans I'interprétation que celle-ci donne a
notre désir. Notre époque requiert une autre facon de mener la
lutte pour le pouvoir de soi-méme : pour ticher de devenir un sujet
moral et se laisser conduire i « véritablement aimer le vrai. » 14 La

14. FoucauLt, Michel, L'usage des plaisirs, Gallimard, 1984, p. 265. Si son désir donne son
nom a I'homme, pareillement 'amour qu'il pratique donne son nom 4 son désir. Cf.
Banguet (238a-238d)



46 PHILOSOPHIQUES

franchise de soi doit servir de fil conducteur, bien qu'il soit difficile
de la distinguer de l'obsession de soi. C'est I'exigence périlleuse de
qui s’engage dans «une élaboration de soi par soi, une
transformation studieuse, une modification lente et ardue par
souci constant de la vérité.» > On voit que pour Foucault la
transformation de soi passe par le savoir et c'est le travail qu'il
effectuait sur lui-méme qui I'a conduit (comme le disait Barthes) a
représenter la conscience inquiéte du savoir moderne. Il a fait de
cette inquiétude son sens-a-soi et ceci de facon d'autant plus
exemplaire qu'il n'a jamais cherché a enfermer ce savoir dans sa
biographie intellectuelle, jamais la stylisation n’est devenue
recherche d’'une identité.

Corrélativement 4 la perte de 'intériorité, je veux faire une
deuxiéme remarque sur la perte de la profondeur : sur la perte du
corps comme « propre», de l'excellence inhérente a tout étre
humain et du sexe comme affirmation de la différence (ou d’'une
identité).

Le peuple-substrat

Le corps est entierement faconné par les positivités qui le
surplombent 6. La vie n'est qu'une objectivation: 'homme de
Foucault se demande s'il est bien en vie:

que serais-je, si je pouvait étre, que dirais-je, si j'avais une voix ? 7

L'’homme tire son existence biologique de la société. Les
sociétés sont depuis toujours ses bio-pouvoirs, ce que les
développements technologiques récents en matiére de contréle
des naissances, de la maladie et de la mort, ne font que confirmer.
Le pouvoir de mort que détient une figure d'autorité est avant tout
une politique du corps qui prend des formes juridiques (asiles,
pénitenciers) et médicales (asile chimiothérapeutique et
orthopédique, pratiques d’extraction et d’adjonction sur le corps).
Il y a inscription sur le corps (marquages) et par les corps
(épellation) du texte social!® comme représentation qu'une

15. Entretien avec Frangois EWALD, Magazine littéraire, 207 (mai 1984), p. 20.

16. Les mots..., p. 324.

17. BECKETT, Samuel, Textes pour rien.

18. CERTEAU, Michel de, « Des outils pour écrire le corps », Traverses 14, (avril 1979), p.
3-14.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 47

société se donne d'elle-méme par des vivants. Foucault veut
repenser l'ensemble des problémes politiques comme des
problémes techniques du bio-pouvoir et aussi comme des
politiques de I'expérience que l'on fait de son corps.

Le pouvoir s’inscrit, s'infiltre, se capillarise dans le corps
social : il faut penser celui-ci comme un substrat assez malléable
pour recevoir une empreinte et assez résistant pour la conserver..
Foucault s’est peu prononcé sur la résilience de ce corps informe
qu'il appelle la plébe 1. On peut compter sur une force d’inertie de
la bio-masse : il y a quelque chose qui tiendra bon et qui aura raison
de tout. Cest un principe révolutionnaire: non seulement le
peuple ne peut se tromper lorsqu'il est animé par la volonté
générale mais il ne peut étre définitivement vaincu et maintenu en
esclavage. Le peuple ne peut étre plié sous le joug, il reste
indéfiniment malléable et prét a recevoir de nouvelles
déterminations.

Le peuple-substrat est comme le Golem (qui veut dire
« informe ») qui tire toute sa force d'étre informe. Sur le front du
Golem vient se poser un signe étoilé (je pense a L'Etoile au front
de Roussel), qui en fait le symbole du contre-pouvoir de la
communauté juive persécutée. Ce corps représente une expérience
primale, une expérience qui — d’abord non-informée — s’informe
d’elle-méme, qui se produit toujours comme forme mais reste
informe : a la fagon des moulages de corps nus dans I'épisode de
Roussel.

Mais il faut craindre que 'homme s’adapte a tout, qu'il ne soit
rien autrement, qu’il n'ait pas de finalité et qu’il se laissera
indéfiniment «détourner ». A cette soumission du corps nous
opposons le corps-rebelle.

Le corps-rebelle, apparition de la nature

La force de résistance du corps provient de son caractére
informe et de son intensité. On résiste a I'inscription du pouvoir
en affirmant I'expérience de notre nature la plus profonde, et on
approfondit notre nature a résister. C'est cette nature que l'on ne

19. FOUCAULT, Michel, « Pouvoirs et stratégies », Les révoltes logiques, 4, 1977.



48 PHILOSOPHIQUES

voudrait laisser réduire a un jeu de surface, que I'on voudrait voir se
soulever d’indignation, s’enflammer spontanément comme un feu
qui s’allume plus encore qu’'il ne se ravive lorsqu’on tente de
I'éteindre. Pour Foucault, cette nature n'existe qu'a partir du
moment ou chacun se raisonne, se surveille lui-méme, intériorise
des disciplines. Il o'y a pas de nature originelle qu'empoigne la
raison, elle n'est qu'un leurre non pas de la raison, mais du méme
leurre ot la raison s’édifie en surplomb. Et cette nature que I'on
suppose au plus profond de nous-mémes et qui aurait ses raisons,
est au cceur de 12 ou la raison ne se reconnait pas comme raison.

Chez Aristote la théorie de l'excellence avait une base
biologique et supposait une finalité du corps humain: les vertus
sont inhérentes a notre nature. Cependant, si nous cherchons
encore aujourd’hui a ancrer le sujet éthique dans une conception du
corps, nous savons qu'une théorie de la nature corporelle de
'homme ne pourrait y parvenir qu'a rapporter le sujet a cette
société disciplinaire dont il tiche de se démarquer.

Faire remonter quoi que ce soit des profondeurs de 'humain,
voila un tour de voltige qui escamote tout le travail de marquage,
de moulage que le corps subit. On ne saurait donc renvoyer les
notions de vertu, de bien, etc,, 2 une bonne, une profonde et
irrépressible nature de I'étre humain sans se prononcer sur
I'émergence de cette nature. L’humain n'est pas profond: parler
d'une vertu, d'une tendance au bien, c'est faire référence a un
certain mode de cohérence qu'il acquiert a devenir un signe dans le
texte social, a reproduire un discours dans ses pratiques.

Car comment comparer le chitiment au 17¢ siécle et la
permissivité surveillée actuelle ? Si I'état moderne préconise des
valeurs humanitaires, c'est que le bien-étre des individus est
devenu un principe d'ordre qui permet une gestion plus efficace
des masses. Au prix d'une désillusion, nous sommes réconfortés
d'y reconnaitre une stratégie d'ensemble qui saurait réaliser un
bien-étre effectif des populations. Ce qui nous parait tout a fait
inacceptable C'est I'absence d’idéaux et d'intentions lisibles dans la
société. Alors plutdt que de supposer un pouvoir aveugle, nous
faisons du secret son articulation méme: s’il reste insondable
quant 2 sa finalité, invisible dans tous ses leviers, transparent a
tous les points de vue, c'est justement parce que nous sommes déja



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 49

sous son emprise et donc, d'une certaine facon, qu’il est — par
ailleurs — tout a fait évident.

Mais a toujours rapporter le probléme du bien a une
multiplicité de pratiques, on ne se donne pas les moyens de
régulariser ces pratiques afin d'éviter que I'exercice de la maitrise
de soi ne devienne une mortification inutile et orgueilleuse. En
effet, comment éviter que l'arbitraire envahisse et subvertisse
toute la vie morale : contre I'arbitraire on oppose I'immuable du
corps et de ses besoins fondamentaux. En effet, s'il y a bien quelque
chose qui parait immuable (sauf au généalogiste) c'est le corps.
Pourtant I'évidence du corps ne suffit pas a nous assurer d’'une
nature.

L’illusion du sexe nature

Une autre remarque importante touche 2 la question du sexe
nature 2%, C'est-a-dire le notion que le sexe est notre nature la plus
profonde, comme foyer de résistance et comme production d'une
différence. Aujourd’hui le bien-jouir devient la finalité de la vie
humaine: le pouvoir s'adresse 2 nous depuis notre dernier
retranchement. Le pouvoir qui se donne en premier lieu comme
inévitable affrontement avec la réalité extérieure et finalement
comme confrontation avec la mort, se fait entendre maintenant
dans le repli des chairs, prend sa voix de la vie. Ce qui était
assujettissement est devenu subjugation.

Le pouvoir désigne le corps nature comme cible, comme ce en
quoi il s’inscrit parce qu'il y est déja installé et c’est a partir de ce
méme corps qu'il s'exerce: le pouvoir est toujours du cdté du
discours, est un devenir-pouvoir du discours, et ressurgit toujours
face au discours qui est devenu pouvoir. S'il ne peut y avoir de
négation du pouvoir, c’est qu'il est toujours du c6té de la négation,
qu'il est un négatif dans le discours qui en donne 'extériorisation.

Que ce soient le sujet de la contestation, le peuple-substrat, le
corps rebelle ou le sexe nature, tels que nous les avons caractérisés,
nous éprouvons a chaque fois la difficulté d'opposer une nature

20. Qui ne doit pas étre confondue avec « l'expérience de la sexualité » dont nous allons
parler.



50 PHILOSOPHIQUES

intacte au déploiement du pouvoir. Ces natures sont toujours
« informées » par le pouvoir et se déploient elles-mémes selon des
modalités propres au pouvoir.

DEPLOIEMENT ET RESISTANCES : TRANSGRESSION ET
REDOUBLEMENT DANS LE LANGAGE

Dans ce qui oppose une résistance au pouvoir, telles les
expériences de la contestation, de transgression, ... en rapport a la
sexualité et a la mort, on retrouve les mémes figures de
déploiement qui caractérisaient le pouvoir lui-méme. C'est ici que
les analyses sur le pouvotr de Foucault rejoignent ses travaux sur la
littérature: la signification n’est possible que comme événement
de transgression.

Quand les corps font événement

Le corps tente de se maintenir comme affirmation, comme
résistance au pouvoir, contre le travail du négatif et sa répétition
mortelle. Parfois cette affirmation du corps peut conduire a faire
I'expérience d'un pouvoir sans nom, peut provoquer le déchainement
des forces vives d'une société. L' « événement » recéle la possibilité
d'une expérience mais n’'en posséde pas l'unité: la contestation
reste multiplicité d'expériences vécues, c'est la démultiplication
comme expérience-limite, comme intoxication par I'expérience et
transformation corporelle. Ainst les événements remanient sans
cesse ce que nous entendons par vérité, beauté, instinct, sentiment,
etc. Il n'y a plus une expérience de la vérité, a commencer par la
vérité du corps et du désir. Il ne s'agit que d’expériences locales,
d’expériences personnelles dont on ne saurait rendre compte mais
dans lesquelles — a tout coup — le désir se manifeste comme
valeur, et méme comme stratégie a tout risquer.

Cependant le désir n’est toujours que le désir des individus en
société, ce qui s'accorde difficilement avec la contestation comme
explosion du désir, le désir enfin affirmé comme voie d'épanouis-
sement. Le désir est toujours contemporain d'un discours: la
question qui se pose est alors celle-ci: la sexualité peut-elle étre
produite par des discours non-répressifs (que l'on pense aux
utopies de Fourier) et ne pas étre seulement I'ceuvre de diverses



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 51

stratégies de pouvoir ? 2! Il semble que Foucault ne reconnaissait
un pouvoir constituant et objectivant qu'aux discours répressifs.
Ceest la répression elle-méme qui est objectivation, affirmation
d'un état de choses.

Nous croyons pouvoir en dernier recours aller au bout de la
contestation dans une expérience de réappropriation de soi-
méme, sans nous rendre compte que c'est par notre obsession de
nous-mémes que nous donnons contour a la question de la vérité,
que nous donnons prise aux manipulations du pouvoir. La maitrise
de soi, lorsquelle se donne comme la préoccupation de la santé
comme vérité de tous les corps, devient la norme psychologique
qui nous apprend a reconnaitre les facons authentiques d’aimer, et
finit par nous conduire entre les mains de spécialistes qui sans étre
des agents d'autorité sont néanmoins des agents du contréle, la
forme la plus insidieuse et sophistiquée du pouvoir 22.

L’expérience de la sexualité

Il faut reconnaitre une force constituante du corps, une
reproduction du pouvoir par les corps qui donne a ces derniers le
pouvoir de se signifier 2.

Nos vies n'ont pas de sens, ni pour soi ni pour les autres, et
c’est tant mieux si elles paraissent dérisoires et sans signification:
car comment pourraient-elles signifier si ce n’est en regard d'un
Sens hors communication, en rapport avec cette donation de sens
dans laquelle persiste la mort du pére originel, que Foucault
appelle aussi le « squelette sanglant » 24,

Donc c’est en renongant au sens, ¢'est en s'annongant la mort
de Dieu, que nous donnons parole 2 la sexualité 2. Non pas que
nous ayons commencé d’en parler, mais bien plutdt notre langage
s’est déplacé — si I'on peut dire — et produit la signification dans

21. L'usage..., p. 129-30.

22. Foucault I'a montré 4 propos de la visite médicale au 19¢ siecle.

23. 1l s’agit d'une auto-poiesis du corps « produisant son propre sens.» Ce qui rejoint
I'« étho-poétique » de L'usage..., p. 19.

24. FoucauLT, Michel, « Le langage a l'infini», Te/ Quel, 15, (automne 1963), p. 51.

25. «Préface 4 la transgression », in Critigue 19 (1963), p. 752, 767.



52 PHILOSOPHIQUES

une expérience qui s'apparente a l'expérience majeure de la
sexualité. D'une certaine facon la sexualité, comme court-circuit du
désir, est devenue langage dans une expérience qui a eu des
répercussions profondes sur la constitution de tout langage : ce qui
pose le sexuel au centre d'un langage dont la sémiosis est inversée.
C'est que la sexualité parle son propre langage, et elle est déja [a
dans le moment ou nous voulons nous constituer un sens, nous
faconner comme sujet.

Le déploiement des significations est corrélatif au jeu de la
limite ol est portée l'expérience de la sexualité: nous nous
rapportons 4 nous-mémes non plus dans I'illimité de la présence
divine mais dans la limite de nos désirs, avec pour seuls contours le
caractére improbable et — a la limite — impossible de notre
existence. Nous sommes en mesure de nous donner une
expérience, une expérience dite «intérieure» au domaine de
I'humain. La possibilité de cette expérience engage tout ce qui est
possible pour nous.

Et cette expérience n’est possible que s’il y a transgression,
devient dés lors expérience de la transgression. La transgression
doit étre a une philosophie de I'étre parlant ce que la contradiction
est a la dialectique. La transgression se donne d’abord 1) comme
mise en question circulaire du langage, 2) ensuite comme
moment ou la sexualité est portée a la limite du langage, de la
conscience (Freud, Lacan) et de la loi (Lévi-Strauss). La
transgression c'est alors 'expérience de la sexualité lorsqu’elle
nous révele « nous-mémes comme limite. » 26

Foucault compare I'expérience de la transgression a I'éclair
dans la nuit qui révéle le contour des choses, les illumine mais tout
a la fois leur doit sa clarté (car réfléchi par ces choses un trés court
instant, nous pouvons le voir). La transgression c’est d’abord
I'affirmation de quelque chose (ce que I'on voit), mais c’est aussi
une affirmation non-positive, c'est-a-dire qu'elle n'affirme ou ne
rajoute rien, ne fait que révéler un contour, les limites de ces
choses : elle prend — en un trait fulgurant — la mesure de la
distance dans la limite 27,

26. «Préface..», p. 751.
27. Ct. « Préface... », p. 756.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES .. . 53

Transgresser c'est toucher le monde aux quatre coins, le
ressaisir la ou I'affirmation le constitue. Alors 'univers entier, tel
que 'homme se le construit et se le représente, est traversé par une
méme auto-affirmation. Cest le « Oui » répété du réve érotique de
Molly, a la fin de I'Ulysses de Joyce, c'est I'affirmation qui ne pose
rien et qui n'est que la présence 2 elle-méme d'une communauté
dans un langage.

L’épreuve de la mort et 'expérience
du redoublement

Il y a redoublement dés lors qu’il y a une limite (pour le
langage), une résistance (pour le pouvoir) et ultimement un face a
face avec la mort. Le redoublement n’est pas une transgression qui
«dépasse» la limite, vers un dehors de vive liberté, mais un
redoublement en soi-méme. Car il n'y a pas d’extérieur au langage,
d'au-dela du sens. Aussi le langage se dépasse en lui-méme, se porte
tout entier au dehors pour se recueillir en lui-méme, pas tout a fait
le méme mais encore un langage. Peut-étre il aura été le méme,
c'est-a-dire identique a lui-méme sauf pour ce qu'il en est du
moment ou il est quelque chose de plus : identique a ce qu'il était a
I'instant. C'est parce qu'il est limité qu'il se renvoit a lui-méme, a
I'orée de ce qu'il n'est pas il échappe a ce qu'il ne veut pas étre, se
redouble une fois, deux fois, indéfiniment.

Foucault voit dans le redoublement I'événement ontologique
auquel prend part le langage : sa réflexion en miroir sur la mort 28.
Si la mort est en quelque sorte le tain du miroir, cette ombre
accompagne la lumiére réfléchie quand — par un jeu de miroir a
I'infini — elle se fracasse en milles éclats, qui fusent de toute part
en parcelles encore plus infimes, encore plus étroitement infusées
par l'obscur avec une lenteur infinie et vitreuse. Ainsi cette auto-
implication a laquelle tend le langage (quand il ne saurait y avoir
un au-dela du langage dont le retrait institue [I'écart ot peut
survenir la représentation), cette infinitisation spéculaire rappelle
I'imminence de la mort, en fait le langage de la mort: C’est le huit
horizontal qui désigne au cceur le corps de la jeune femme en son
moulage, dans I'épisode de Roussel.

28. «Le langage...», p. 45.



54 PHILOSOPHIQUES

Ecrire entre en rapport avec la mort, quand par-dela ce qui
fait que I'on ne peut pas tout dire, on reconduit le langage comme
effritement, démultiplication du signifiant dans une quéte de
nouvelles ressources. Il faut bien se représenter ce phénoméne
d'auto-représentation du langage: celui-ci y apparait comme
possédant une durée propre, c'est-a-dire qu’il s’organise d’'emblée
sur de grandes périodes de temps a la fagon de I'espace de
représentation a I'dge classique.

La conscience a un instant donné est composée de la
conscience de ce moment comme tel. En cette conscience il y a
quelque chose de tous les états de conscience précédents, méme si
la conscience du moment reste la plus forte, et cette force de la
conscience du moment est telle qu'elle participe a tous les
moments ou nous aurons conscience. Le langage qui remonte en
lui-méme échappe a la conscience du temps de nos contemporains
ou nous n'accédons a un état passé qu'a passer par tous les états
intermédiaires. Si nous remontons dans cette conscience du temps,
notre vie cesse d’'apparaitre comme un segment borné. Car la vie
s'abime dans ce temps vorace, quand tout ce qui vient le borner en
fait aussitdt partie et le prolonge au début ou a la fin. Dans
I'expérience de la durée, I'éternité est ce point de vue que I'on peut
venir occuper dans sa propre vie, ol notre perception ne se limite
pas a I'instant d'avant, au présent transitoire et a l'instant qui
vient, et retrouve toute I'étendue de 'existence.

Foucault évoque 'expérience de Hladik 2° qui est attaché au
poteau d’exécution et attend la salve mortelle, croyant que son veeu
(de ne pas mourir avant d’avoir terminé son ceuvre) n'a pas été
exaucé. Bientdt il voit que c'est interminable, que le temps devient
malléable, extensible 2 la mesure de son besoin de le creuser, de sy
loger: il a tout le temps de composer son drame en vers. Et
pendant ce temps les soldats du peloton d’exécution n’auront vécu
que les quelques minutes nécessaires pour expédier la besogne.

Par l'écriture on découvre dans le langage une infinitisation
qui devance toujours la mort. On ne meurt point a soi-méme : on
échappe au carcan de son expérience temporelle, on entre en

29. Cf. BORGES, Jorge-Luis, « Le miracle secret », in Ficzions ; cf. aussi « Le langage... », p.
49.



DEPLOIEMENT ET RESISTANCES . . . 55

rapport asymptotique avec la mort, on remonte a ce centre de soi-
méme ou la vie est sans commencement ni fin. Foucault rencontre
cette idée dans 'apothéose silencieuse de Juliette chez Sade3°.
Cette remontée ne s’effectue pas dans les confins de notre
intériorité, dans le volume sonore de notre subjectivité, mais
plut6t dans ce que Foucault appelle plus volontier la « verticalité »
du langage?'. L'ceuvre est ce dépassement par la culture — en
dedans méme de la culture — de ses propres limites, qui la
renouvelle en tant que culture. Si le langage « franchit la limite de
la mort par le redoublement en miroir. » 32, C'est en fractionnant la
mort qui la redistribue en mille facettes, dans une démultiplication
qui n’'« augmente » pas le langage mais constitue son épaisseur
méme.

Conclusion

Fait intéressant, le modéle du redoublement par lequel
Foucault a amorcé sa réflexion sur le langage dés son Raymond
Roussel en 1963, renvoie directement au modéle de pouvoir
comme déplotement (reproduction) et dispersion (miniaturisation),
c'est-a-dire un pouvoir qui se redouble en lui-méme et se
dissémine des qu’il rencontre une résistance pour informer celles-
ci. Le pouvoir procéde alors comme un discours qui s’ouvre,
comme on ouvre des parenthéses, pour laisser courir d’autres
discours, qui peuvent a leur tour s’ouvrir dans un enchissement de
parenthéses qui rappelle le texte roussellien 3.

30. Quand celle-ci « disparait dans une sorte d’éternité asymptotique de la mort. » Cf. « Le
langage... », p. 49.

31. Quand il parle de « la possibilité pour le langage de se tenir debout comme une ceuvre
(cf."Lelangage..”, p. 46) et, inversement, de la littérature comme langage “dressé  la
vertical au-dessus de [ui-méme dans un Pliinutile et transgressif.” (La folie, I'absence
d'ceuvre”, in Histoire de la folie, Gallimard, 1972, p. 582). 11 "se superpose 2 lui-méme
dans une verticalité secréte” ("Le langage...”, p. 47), dans “le systéme vertical des
miroirs” (“Le langage...”, p. 53).

32. «Le langage...», p. 47.

33. Sur le texte roussellien comme tel, cf. KRISTEVA, Julia, « La productivité dite texte »,
Sémerotiké, Seuil, 1969. En étudiant la persistance des modéles de redoublement dans
I'ceuvre de Foucault (mise en abyme du langage, reproduction du pouvoir...), nous
reconnaissons chez celui-ci une pensée essentiellement récursive, ot le pouvoir ne
répond plus 4 un modéele hiérachisé avec contrble effectif de I'ensemble des opérations.
Les opérations de déploiement, lorsqu'elles ne parviennent pas 2 une résolution
(rencontrent des résistances), se distribuent en sous-opérations, travaillant sur des



56 PHILOSOPHIQUES

Les conceptions de Foucault sur le langage décrivent trés bien
son style philosophique et aussi ce qu'il appelle son « angoisse du
signifiant». La plupart des termes lui apparaissent impensables
(car siles pensées sont des actes, elles deviennent des habitudes) et
c'est pourquoi il les repense: il s’adonne ainsi a un travail de
raréfaction, le discours ayant pour activité signifiante essentielle
de produire des significations spécifiques, de créer donc du
spécifique en faisant violence a lindifférencié. Sur ce point
Foucault est classique: dans son discours théorique méme, les
mots renoncent a leur pouvoir de référer au monde extérieur, sont
toujours en perte (miseére du mot dont il fait état dans son
Roussel), mais s’abiment dans une atomisation du sens, mise en
série des oppositions, distribution des catégories. Voila comment
le langage vient a signifier, comme une catastrophe immobile que
les discours repris ici et 12 ne font que répercuter.

De plus ce langage a le pouvoir d'informer ce qu’il rencontre
comme son objet, pour en faire un élément de son discours et se
relancer lorsqu’il s’en donne la force de I'évidence. Car nous n'en
avons pas fini avec le déja-la: avec tout ce que nous pouvons
penser, tout ce que nous pouvons dire. Les pensées, considérées
comme événements, ne sauraient plus étre composées de facon
reconstituer une représentation unitaire, elles ne sauraient plus
étre maitrisées comme telles dans I'écriture, elles ne surviennent
toujours que comme effets de déploiement et de résistances,
comme accidents délibérés ayant pris place dans les possibilités
latentes et ordonnées du langage.

Département de philosophie,
Université du Québec a Montréal

ensembles plus restreints. Ces opérations ne sont pas définies autrement que par leur
capacités de se rappeler récursivement. Dans un te]l modeéle, il faut prendre
littéralement I'expression «le pouvoir vient d'en bas»: c'est lorsque le processus
« remonte » que les opérations qui « attendaient » regoivent leur résolution.



