Document généré le 11 fév. 2026 01:55

Philosophiques

philosophiques

L’homme de Marx est-il un sujet individuel ou un étre social?
A propos de 'interprétation de Marx par Louis Dumont

Serge Cantin

Volume 18, numéro 1, printemps 1991

URI : https://id.erudit.org/iderudit/027140ar
DOI : https://doi.org/10.7202/027140ar

Aller au sommaire du numéro

Editeur(s)
Société de philosophie du Québec

ISSN
0316-2923 (imprimé)
1492-1391 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

Cantin, S. (1991). ’homme de Marx est-il un sujet individuel ou un étre social?
A propos de l'interprétation de Marx par Louis Dumont. Philosophiques, 18(1),
25-60. https://doi.org/10.7202/027140ar

Tous droits réservés © Société de philosophie du Québec, 1991

Résumé de l'article

Prenant le contre-pied de l'opinion généralement admise concernant
I'anthropologie marxienne, Louis Dumont (dans son ouvrage Homo JEqualis.
Geneése et épanouissement de I'idéologie économique} désigne celle-ci comme
I'expression la plus achevée de l'idéologie individualiste moderne. Cet article
examine les principaux arguments a I'appui de cette interprétation et
s'interroge sur sa capacité a éclairer 1'enjeu que recele la conception
marxienne de I'homme. Je me propose de montrer que l'opposition rigoureuse
entre holisme et individualisme dans laquelle s'enferme la lecture
dumontienne laisse échapper cet enjeu, que seule une juste appréhension du
naturalisme marxien est, selon moi, en mesure de révéler. Le texte se divise en
trois parties. La premiere expose les grandes lignes de la théorie dumontienne
de l'idéologie moderne et attire l'attention sur les deux difficultés
épistémologiques majeures auxquelles se heurte l'application de cette théorie a
Marx. La seconde partie montre en quoi le naturalisme conséquent de Marx
suppose le rejet et le dépassement de I'alternative holisme/individualisme.
Dans la troisiéme partie, enfin, je m'efforce de poser quelques jalons en vue
d'une recherche qui prendrait pour théme I'individualisme social de Marx.

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

erudit

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/


https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/
https://id.erudit.org/iderudit/027140ar
https://doi.org/10.7202/027140ar
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/1991-v18-n1-philoso1792/
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/

PHILOSOPHIQUES, Vol. XVIII, Numéro 1, Printemps 1991

L’HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET
INDIVIDUEL OU UN ETRE SOCIAL?

A propos de I'interprétation de Marx
par Louis Dumont

par Serge Cantin

RESUME. Prenant le contre-pied de I'opinion généralement ad-
mise concernant 'anthropologie marxienne, Louis Dumont
(dans son ouvrage Homo /Equalis. Genése et épanouissement
de l'idéologie économique) désigne celle-ci comme l'expres-
sion la plus achevée de I'idéologie individualiste moderne. Cet
article examine les principaux arguments 4 'appui de cette
interprétation et s'interroge sur sa capacité a éclairer 'enjeu
que recele la conception marxienne de I'homme. Je me pro-
pose de montrer que l'opposition rigoureuse entre holisme et
individualisme dans laquelle s’enferme lalecture dumontienne
laisse échapper cet enjeu, que seule une juste appréhension du
naturalisme marxien est, selon moi, en mesure de révéler. Le
texte se divise en trois parties. La premiére expose les grandes
lignes de la théorie dumontienne de I'idéologie modeme et
attire l'attention sur les deux difficultés épistémologiques ma-
jeures auxquelles se heurte l'application de cette théorie 4
Marx. La seconde partie montre en quoi le naturalisme consé-
quent de Marx suppose le rejet et le dépassement de l'alterna-
tive holisme/individualisme. Dans la troisiéme partie, enfin, je
m'efforce de poser quelques jalons en vue d'une recherche qui
prendrait pour théeme /'individualisme social de Marx.

ABSTRACT. Challenging what is widely taught and believed to be
the case about Marx's anthropology, Louis Dumont (in his book
From Mandeville to Marx. The Genesis and Triumph of Econo-
mic Ideology) identifies it as the ultimate achievement of the
modern individualist ideology. This paper looks at the main
arguments of this interpretation and questions about its capa-
city of focusing on what is really at stake in the Marxian
conception of man. I shall argue that Marx's naturalism invali-
date the over-rigid opposition between holism and individua-
lism within which Dumont imprisons Marx. The paper is



26

PHILOSOPHIQUES

divided into three parts. The first part deals with Dumont’s
theory of modern Ideology which supports and informs his
interpretation of Marx; it focuses on two major epistemological
difficulties inherent in the application of this theory to Marx.
The second part shows how the naturalism of Marx makes the
principle of an opposition between holism and individualism
irrelevant. In the third part, I confine myself to a brief outline
of a research to be done into Marx's social individualism.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 27

La question qui donne son titre a cet article ne s’impose
pas d’emblée a I’'attention philosophique actuelle. Le fait est
que depuis une quinzaine d’années, c'est-a-dire depuis que
le marxisme a amorcé son irrésistible mouvement de déclin
idéologique en Occident, ce genre de questions ne suscite
plus guére qu’un intérét mitigé, voire une certaine mé-
fiance. Or voila qu’avec l'effondrement aussi rapide que
spectaculaire de I'’empire soviétique, cette méfiance, légi-
time ou non, risque de faire place a I'indifférence, indiffé-
rence non pas tant philosophique, du reste, que politique.

A cet égard, il est frappant de constater que nombre de
ceux qui, hier encore, nous enseignaient avec une ferveur
quasi religieuse que la doctrine de Marx avait en elle-méme
la faculté d’opérer la réconciliation tant souhaitée, tant
révée depuis Platon, de la philosophie et de la politique,
n'attendent plus désormais de la lecture de L’idéologie
allemande ou des Manuscrits de 1844 que ce que d’autres,
plus philosopbes sans doute, y avaient toujours cherché, a
savoir cette satisfaction purementintellectuelle que procure
la fréquentation d’un grand penseur. Ainsi, et assez ironi-
quement, celui que I'on regardait naguere comme le plus
grand fossoyeur des vertus philosophiques de tous les
temps, se voit peu a peu relégué au musée de la philosophie
occidentale, quitte a ce qu’on lui réserve une place de choix
parmi ces autres monuments d’une tradition que I'on conti-
nue certes de vénérer, mais dont on ne semble plus espérer
grand-chose eu égard aux probléemes inédits auxquels nous
sommes confrontés en cette fin du XX€ siecle.

Je voudrais m’élever contre un tel traitement que I'on
est en passe d’infliger a I'ccuvre de Marx, et tenter de
montrer, a travers la reprise de la question du statut de
I’lhomme marxien, qu'en dépit de son apparente éclipse de
notre champ intellectuel, cette ceuvre appartient toujours,
qu’on le veuille ou non, a notre horizon politique et qu’elle
mérite par conséquent d’étre discutée, non seulement sur
le plan de sa cohérence interne, mais également a partir de
ce qui, dans notre présent postmarxiste, nous place a nou-
veau devant la tiche impérieuse de définir I'humanité de
I’homme.



28 PHILOSOPHIQUES

Cela posé, on ne se demandera pas moins quel intérét
il peut y avoir a réfléchir sur une question dont la réponse
confine au lieu commun. Prendre I'anthropologie mar-
xienne pour théeme de recherche, n’est-ce-pas en effet se
condamner d’avance a répéter, sous une forme ou sous une
autre, que Marx est le fondateur d’'une théorie matérialiste
de l'histoire et de la société qui, a la soi-disant liberté des
sujets individuels, oppose la loi d’airain des forces produc-
tives préexistant a ceux-ci et conditionnant leur destin?
Telle est, on s’en souviendra, I'évidence premiére que n’eu-
rent de cesse de nous rappeler les néomarxistes des années
soixante, se réclamant de l'autorité de Marx pour nous
mettre en garde contre les pieéges de I'idéalisme et de I'hu-
manisme dissimulés derriere le postulat d’autonomie de
I'individu. On songe bien sir en tout premier lieu a Louis
Althusser, qui s’était investi de la noble mission de réveiller
de leur sommeil narcissique les Sujets que nous nous ima-
ginions étre, afin de les amener, par la médiation de la
science marxiste, a accepter de se voir tels qu’ils sont,
c'est-a-dire comme de simples «supports de structures»,
comme les éléments d’un systéme social qui fonctionne au
mépris des intentions et des volontés individuelles.

Cette sévere lecon de lucidité et d’humilité que les gens
de ma génération apprirent dans leur jeunesse en lisant
Althusser, qui niera que c’est a Marx d’abord que nous la
devons? A Marx qui fut et reste, ne I'oublions pas, le premier
de nos «maitres du soupcon », celui qui, pour le meilleur et
pour le pire, nous a déniaisés sur nous-mémes en nous
montrant comment, par quel mécanisme idéologique, un
individu concret, toujours dépendant du milieu naturel et
social ou il vit, en arrive pourtant a se concevoir illusoire-
ment comme un étre autonome et libre.

Bref: qui oserait mettre sérieusement en doute la nature
sociale de '’homme marxien? Et qui voudrait pousser I'au-
dace, ou la provocation intellectuelle, jusqu’a prétendre
que, pour Marx, I'’homme est essentiellement un sujet indi-
viduel ?

Voila bien pourtant la thése défendue par deux émi-
nents penseurs frangais contemporains, Michel Henry et
Louis Dumont, le premier dans son monumental Marx paru
chez Gallimard en 1976, le second dans Homo Zqualis paru
I'année suivante chez le méme éditeur.

Il serait sans doute intéressant de comparer entre elles
ces deux conceptions tres distinctes de I'individualisme



L’HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 29

marxien. Mais pareille tiche excédant, et de loin, les limites
d'un article, il m’'a fallu me résoudre a mettre de coté
I'individualisme de Marx selon Michel Henryl pour m’en
tenir exclusivement a I'interprétation qu'en propose Louis
Dumont aux sections 7, 8 et 9 de Homo AZqualis. Je ferai
également appel a 'autre ceuvre maitresse de Louis Du-
mont, Homo hierarchicus (Gallimard, 1967), et de méme
qu’a son plus récent ouvrage, Essais sur l'individualisme
(Seuil, 1983)2.

Ce que je voudrais montrer c’'est que cette interpréta-
tion se heurte a une série d’objections qui rendent intenable
la thése d’'un Marx individualiste au sens de Dumont, qui
confond sous son concept d’individualisme individualité et
subjectivité, indépendance et autonomie. Ma thése est que
le naturalisme conséquent de Marx, et la conception de
I'homme comme individu socialisé qui s’y rattache, se si-
tuent au-dela de I'opposition entre holisme et individua-
lisme ou s’enferme la réflexion de Louis Dumont.

Le texte se divise en trois parties. La premiére met en
relief les deux difficultés épistémologiques majeures que
pose I'application a la pensée marxienne de la problémati-
que de Louis Dumont sur I'idéologie moderne. La seconde
veut montrer en quoi le naturalisme de Marx requiert le rejet
et le dépassement de I'opposition principielle du holisme et
de l'individualisme que présuppose la lecture dumon-
tienne. Dans la troisiéme partie, enfin, je m'interrogerai
briévement sur la possibilité et les conditions d'un réinves-
tissement du theme de I'individualisme marxien.

I. MARX A L’EPREUVE DE LA THEORIE
DUMONTIENNE DE L'IDEOLOGIE MODERNE

Puisque l'interprétation de Marx par Louis Dumont se
présente en quelque sorte comme une application et une
vérification de ce que ce dernier appelle sa «perspective
anthropologique sur ’'idéologie moderne»3, il apparait in-
dispensable, avant d’entrer dans le vif du sujet, de fournir
un apergu de cette perspective.

1. Jrai d¢ja consacré une réflexion approfondie au Marx de M. Henry dans mon
livre, Le philosophe et le déni du politique, qui devrait paraitre sous peu.

2. Dans la suite, Homo bierarchicus sera désigné par HH, Homo Aqualis par HA,
et Essais sur l'individualisme par EL

3. Tel est le sous-titre que Dumont donne 2 ses Essais sur l'individualisme.



30 PHILOSOPHIQUES

J ouvre tout de suite une parenthése. S'il est vrai, ainsi
que Marx lui-méme nous I'a appris, qu’il ne peut y avoir
d’interprétation neutre, absolument objective d’une ceuvre,
force est d’admettre cependant que tous les interprétes ou
exégetes n’arrivent pas aussi bien armés dans I'ceuvre qu’ils
ont choisi d’étudier que ne l'est Louis Dumont vis-a-vis du
texte marxien. Marx ne fournit-il 2 Dumont qu’un prétexte
pour vérifier ou conforter ses hypothéses sur I'idéologie
moderne ? 1] est bien sir trop tot pour en décider, mais c’est
la en tout cas une éventualité que la nature méme de la
démarche de Dumont oblige a envisager. En outre, et bien
qu’il serait assez présomptueux de prétendre pouvoir se
prononcer ici sur la valeur de vérité de la théorie générale
de Dumont, il est vraisemblable sinon probable qu’une mise
a I’épreuve rigoureuse du bien-fondé de son interprétation
de Marx ne sera pas sans conséquence sur la problématique
dont elle s’inspire.

Une présentation détaillée de cette problématique ne
pouvant évidemment pas prendre place dans le cadre de cet
article, je me bornerai a examiner les principaux concepts
autour desquels elle s’articule et qui vont intervenir direc-
tement dans 'interprétation de Marx.

Holisme et individualisme

Considérons en premier lieu les deux concepts fonda-
mentaux et antithétiques qui forment I'assise de la recon-
struction dumontienne de I'histoire des idées et des valeurs
modernes : ceux de bholisme et d’individualisme. 1l ne s’agit,
a ce stade-ci, que de dessiner les contours de ces concepts,
dont le sens devrait se préciser au fur et a mesure que je
testerai leur validité épistémologique et leur valeur heuris-
tique au regard de la doctrine marxienne.

Voici donc comment Dumont lui-méme définit ces deux
concepts dans le petit lexique de quelques mots-clefs qu'il
a cru bon d’'annexer a ses Essais sur l'individualisme. D’a-
bord le concept de holisme.

«HOLISME: on désigne comme holiste, dit Dumont,
une idéologie qui valorise la totalité sociale et néglige ou
subordonne l'individu humain; voir I'opposé: Individua-
lisme. Par extension une sociologie est holiste si elle part de
la société globale et non de I'individu supposé donné indé-
pendamment» (EI, 263).



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 31

Arrétons-nous un instant a cette définition. D’abord
simplement pour signaler a ceux qui ignoreraient tout des
travaux de Dumont, que ce dernier a développé son concept
de holisme a l'occasion de sa fameuse recherche sur la
société de castes indienne. Voyant en celle-ci une forme
particulierement pure de holisme, Dumont en a fait sa
référence primordiale, le modele ou le prototype de toute
idéologie holiste. Mais qu’est-ce qui autorise Dumont a
conférer au systéme de castes indien ce statut de modele de
I'idéologie holiste? Ce qui revient a se demander a quelle
définition répond son concept de holisme.

L'élément essentiel de cette définition est contenu dans
le titre du fameux ouvrage de Dumont sur la société in-
dienne, Homo bierarchicus. La hiérarchie telle que la
congoit Dumont doit étre distinguée du simple rapport de
pouvoir ou de commandement d'un individu sur un autre.
Dans une société holiste, en effet, ['autorité qu'un homme
exerce sur un autre homme n’est légitime que pour autant
qu’elle s’inscrit dans une structure hiérarchique englobante
qui est, souligne Dumont, une relation «entre un tout (ou
un ensemble) et un élément de ce tout (ou ensemble) ou
encore entre deux parties par référence au tout» (EI, 263).
Autrement dit — et je suis forcé ici d’aller au plus pressé —,
une société sera dite holiste ou hiérarchique (les deux
termes étant finalement équivalents chez Dumont) lorsque
la réalité de I'individu humain faisant partie de cette société
est déterminée en fonction du tout, lorsque I'étre de I'indi-
vidu se trouve entierement défini par la place qu’il occupe
dans ’ensemble social, par sa position dans une échelle de
statuts séparés mais étroitement interdépendants. Holiste
est la société ou la subordination est «reconnue comme
naturelle et nécessaire», dit Dumont (HA, 70). Reconnais-
sance qui ne peut elle-méme s’opérer, il me semble, qu'en
vertu de ce que I'on pourrait appeler I'extraversion du sujet,
que dans la mesure ou pour s’appréhender I'individu se
détourne de soi et regarde vers l'ailleurs, vers le Cosmos,
qui sert de modele a la société. De sorte que la société
holiste tiendrait son ordre, son origine et sa finalité, de plus
loin que d’elle-méme, d’une réalité irréductible a ['associa-
tion des hommes a des fins utilitaires, réalité a la fois
transcendante et englobante, en un mot sacrée. En somme,
si je comprends bien Dumont, seraient holistes, a des degrés
variables, aussi bien les sociétés actuelles qui ne partagent
pas les valeurs fondamentales de la civilisation moderne
occidentale, notamment la valeur «individu », que toutes les



32 PHILOSOPHIQUES

sociétés prémodernes, ou dites traditionnelles, sans excep-
tion.

Passons maintenant a I'autre concept-clé, celui d’indivi-
dualisme :

«INDIVIDUALISME: 1) On désigne comme individua-
liste, par opposition au holisme, une idéologie qui valorise
Pindividu (...) et néglige ou subordonne la totalité sociale
(...) 2) Ayant trouvé que l'individualisme dans ce sens est un
trait majeur dans la configuration de traits qui constitue
l'idéologie moderne, on désigne cette configuration elle-
méme comme individualiste ou comme “I'idéologie indivi-
dualiste”, ou l'individualisme. Voir Relations.» (EI 264).

Voyons donc ce que dit Dumont au mot Relations, qui
est, et I'on comprendra pourquoi plus loin, particuliére-
ment important en ce qui regarde 'interprétation de Marx.

«RELATIONS : Dans la configuration idéologique indivi-
dualiste, la relation de ’homme aux choses (a la nature, a
I'objet) est valorisée a I'encontre de la relation entre
hommes. Le contraire est vrai des idéologies holistes»

(EI, 264).

Mais la définition dumontienne de l'individualisme ne
serait pas compléte si I’on ne mentionnait ses deux attributs
essentiels : la liberté et I’égalité. Alors que le holisme, on I'a
vu, implique la hiérarchie, I'individualisme, qui constitue la
dimension fondatrice de I'idéologie moderne, implique a la
fois liberté et égalité, méme si dans les faits, ne manque pas
de noter Dumont, qui a lu Tocqueville, «égalité et liberté ne
convergent pas toujours» (HA, 12).

Mais quoi qu'il en soit de la difficulté a les réconcilier
dans la réalité, il reste qu’en principe, c'est-a-dire sur le plan
de la représentation idéologique ou se situe la problémati-
que de Dumont, les valeurs d'égalité et de liberté vont de
pair et s'impliquent réciproquement en tant qu’éléments
constitutifs de l'individualisme moderne. En donnant la
primauté idéologique a I'étre humain individuel, nous, mo-
dernes, postulons que «chaque homme est une incarnation
de I'humanité toute entieére, et comme tel égal a tout autre
homme, et libre» (HA, 12). Autrement dit — et par opposi-
tion aux sociétés holistes ou c’est la société elle-méme
comme totalité qui est condition du sens —, dans nos
sociétés modernes, c’est I'individu et lui seul qui est porteur
du sens et des valeurs d’égalité et de liberté qui s’y ratta-
chent; il n’y a plus rien au-dessus de I'étre individuel, la



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 33

hiérarchie a disparu : «il ne nous reste, dit Dumont, qu'une
collection d'individus, et la construction d'un pouvoir au-
dessus d’eux ne peut plus étre justifiée qu’en supposant le
consentement commun des membres de 1'association» (EI,
86).

Cette dernieére déclaration évoque bien sir la théorie
moderne du droit naturel et les doctrines du contrat social
qui s’en inspirent, et envers lesquelles Dumont ne cache pas
son hostilité dans la mesure ou elles participent de I'idéolo-
gie individualiste moderne. Car — et c’est la un point a
retenir — Dumont, a la différence de Tocqueville, a qui il
emprunte d’ailleurs beaucoup, rejette en bloc la modernité
et son idéologie individualiste.

Ainsi commencons-nous a nous faire une meilleure idée
de ce que Dumont entend par holisme et individualisme.
Mais il nous manque encore un point capital de la problé-
matique de Dumont: a savoir que ces deux idéologies glo-
bales sont congues comme contradictoires dans leur
principe et radicalement exclusives ['une de I'autre. En
effet, et bien que les Essais sur l'individualisme s’efforcent
de reconstituer, a partir de la figure du renoncant stoicien
puis chrétien, le schéma de transformation historique du
holisme en individualisme en Occident, il n’en demeure pas
moins que pour Dumont I'idéologie individualiste corres-
pond a I’avenement de quelque chose de radicalement nou-
veau dans l'histoire, 4 la mise en place d’un ensemble
d’idées et de valeurs non seulement hétérogenes a celles du
holisme mais qui en constituent I’antithese absolue. Or c’est
précisément contre cette «décision principielle de considé-
rer holisme et individualisme comme deux contraires entre
lesquels tout tiers est exclu» que s’éleve Alain Renaut dans
Lére de l'individu - «si, dit-il, entre la valorisation du tout
et celle de I'individu, il n’y a rien qui se puisse envisager, il
n’'y a rien non plus qui, entre le holisme des sociétés tradi-
tionnelles et 'individualisme tel que nous le connaissons,
elt pu survenir et a travers quoi un autre pOle de valorisa-
tion elt pu étre constitué. L'appréhension de ['histoire
dérive ici a I'évidence de la construction des concepts a
I'aide desquels on 'aborde »4.

De la construction des concepts qui suppose elle-méme
I’adoption d’une méthode. Or quelle est la méthode de
Dumont? Il s’en explique au tout début des Essais, lorsqu’il
rappelle «qu’il y a deux sortes de sociologies quant a leur

4. L'ere de I'individu, Paris, Gallimard, 1989, p. 80.



34 PHILOSOPHIQUES

point de départ et a leur démarche globale. Dans la pre-
miére, on part, comme il est naturel aux modernes, des
individus humains pour les voir ensuite en société; parfois
méme on essaie de faire naitre la société de I'interaction des
individus. Dans I'autre sorte de sociologie, on part du fait
que I’homme est un étre social, on pose donc comme irré-
ductible a toute composition le fait global de la société —
non pas de “la société” dans 1’abstrait, mais chaque fois de
telle société concrete particuliére avec ses institutions et ses
représentations spécifiques. Puisqu’on a parlé d’individua-
lisme méthodologique pour le premier cas, on pourrait
parler de holisme méthodologique dans celui-ci» (EI, 11-
12).

_ Ayons bien présent a 'esprit que Dumont appartient a
I'Ecole frangaise de sociologie, qu'il est un disciple d'Emile
Durkheim et surtout de Marcel Mauss, dont il se réclame
partout dans son ceuvre, en particulier dans I'introduction
aux Essais qu’il place sous son autorité. Or cette filiation,
que revendique fierement Dumont, n’est pas sans compor-
ter des implications décisives sur le plan de I'analyse histo-
rique, notamment en ce qui concerne I'évaluation qui sera
faite des deux idéologies globales. En effet, I'adhésion de
Dumont a la méthode sociologique durkheimienne — au
«holisme méthodologique » identifié a la bonne méthode en
sociologie par opposition a la mauvaise : «I'individualisme
méthodologique» — sert de justification a une théorie de
I'idéologie que I'on pourrait qualifier de manichéenne en ce
qu’elle postule I’existence d’'une bonne et d’une mauvaise
idéologies. Bonne serait I'idéologie holiste dans la mesure
ou la subordination de I'individu au tout social qui la carac-
térise essentiellement s’accorde avec la nature sociale de
I’homme telle que I'appréhende la vraie sociologie scienti-
fique, c’est-a-dire celle qui «part du fait que '’homme est un
étre social » et qui pose «comme irréductible a toute compo-
sition le fait global de la société». Mauvaise serait, pour la
raison inverse, I'idéologie individualiste qui, des lors qu’elle
congoit la société comme un agrégat d’individus, fait abs-
traction de cette socialité fondamentale, ontologique, de
’homme et, par la méme, nous mystifie sur nous-mémes.

Vu a travers un tel prisme, on comprend que le passage
du holisme a I'individualisme, chez Dumont, prenne néces-
sairement I'aspect d’'une régression au sens moral du terme,
d’une évolution irrémédiable vers le mal. Ce qui fait dire a
Alain Renaut que «le travail de Dumont ne peut que partici-
per de ces visions apocalyptiques de la modernité» que I'on



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 35

retrouve par exemple chez Allan Bloom, Alain Finkielkraut
et Michel Henry>.

Voila, sommairement exposé, le cadre général de la
théorie dumontienne. Le point a en retenir en ce qui touche
a l'interprétation de Marx, c’est 'opposition principielle
qu’elle établit entre idéologie holiste et idéologie individua-
liste, opposition qui, comme on I'a vu, assoit sa légitimité
scientifique sur la dichotomie entre «le holisme méthodolo-
gique» identifié a la seule bonne méthode en sciences so-
ciales, et «I'individualisme méthodologique», assimilé a la
mauvaise. C'est cette dichotomie méthodologique, que Du-
mont prétend retrouver chez Marx, qui, comme on va le voir
bientot, hypothéque toute son entreprise d’interprétation®.

En quoi va consister au juste cette interprétation ? Essen-
tiellement a repérer dans I’ceuvre de Marx I’expression mé-
thodologique de «ces deux idéologies inconciliables» (EI,
35) et a décider laquelle de ces deux idéologies (ou de ces
deux méthodes) I’emporte finalement, lequel du holisme ou
de I’'individualisme — car, d’aprés Dumont, tous deux sont,
selon les textes ou les époques de I'ceuvre, présents chez
Marx — prédomine sur 'autre et fonde en derniére analyse
la théorie sociologique et anthropologique marxienne. Et la
réponse de Dumont sera: «Marx est essentiellement indivi-
dualiste» (HA, 139). Plus encore, la pensée de Marx repré-
sente selon Dumont le triomphe de l'idéologie
individualiste moderne, son expression la plus achevée, son
couronnement: « Chez Marx (...), dit Dumont, la créature du

5. Ibid., cf. p. 90-91.

6. Sans doute cette opposition du holisme et de I'individualisme doit-elle beau-
coup 2 la distinction chere 2 Durkheim (et 2 bien d’autres encore) entre sociétés
2 solidarité mécanique: solidarité par similitude ol la cohérence et ['unité
sociale tiennent A la non-différenciation des individus, et sociétés 2 solidarité
organique ou le consensus social se réalise 2 travers la différenciation. Mais ne
perdons pas de vue pour autant ce qui fait 1a spécificité de la démarche de
Dumont. Car méme si Durkheim s’applique 2 distinguer nettement entre les
deux solidarités, et méme si pour lui la solidarité mécanique, qui tient sa
cohésion interne de la force de 1a conscience collective, est en un sens plus vraie
que la solidarité organique, jamais cependant la distinction durkheimienne ne
revét la forme d’'une dichotomie et d’une alternative, comme c’est le cas avec
Dumont, dont la méthode me paraft difficilement compatible avec le «réalisme
social » de Durkheim. Chez ce dernier, solidarité mécanique et solidarité orga-
nique désignent deux modes de la division du travail, qui est un phénomene
essentiellement social dont les transformations renvoient a des causes sociales :
accroissement démographique qui engendre une plus grande densité maté-
rielle, laquelle génere 2 son tour une intensification des communications et des
échanges, etc. En comparaison, holisme et individualisme désignent non pas
des réalités sociales mais des idéologies, des représentations du social, comme
I'exprime nettement la transition du holisme 2 I'individualisme que Dumont
inscrit dans le cadre d'une histoire des idées et des valeurs occidentales dont
les Essais décrivent les étapes.



36 PHILOSOPHIQUES

Droit naturel, que les grands philosophes avaient pris soin
de transmuer lors de la transition a la vie sociale, entre dans
la société tout armée et siire de se suffire a elle-méme. Le
socialiste Marx croit a I'individu d’une maniére qui n’a pas
de précédent chez Hobbes, Rousseau et Hegel et méme,
dirait-on, chez Locke» (EI, 111).

Cette thése n’est pas sans soulever de nombreuses dif-
ficultés. Au strict plan épistémologique, ou si I'on préfere
au point de vue de la définition des concepts, j'en décele
deux, sur lesquelles je voudrais me pencher un peu longue-
ment dans cette premiére étape de mon parcours. La pre-
miére est relative au concept d’idéologie impliqué dans la
définition dumontienne du holisme et de I'individualisme.
Dumont recherche et prétend retrouver chez Marx la pré-
sence de ses deux idéologies, holiste et individualiste. Mais
la question qui se pose est celle-ci : la critique marxienne de
I'idéologie, et la définition de la réalité qui la commande,
ne disqualifient-elles pas a I'avance une telle recherche? La
seconde difficulté, étroitement liée a la premiere, concerne
la validité épistémologique du transfert qu'opére Dumont
lorsqu’il prétend retrouver sa propre définition de I'indivi-
du moderne chez Marx: de la retrouver non pas sous une
forme négative ou polémique («idéologique» au sens pro-
prement marxien du terme), mais bien plutdt comme pos-
tulation fondamentale de I'anthropologie marxienne. Ce
transfert est-il légitime? La réponse a cette question sera
évidemment grosse de conséquences pour celle de savoir si
Marx est ou non un penseur individualiste — encore que,
comme on le devine, I’hypotheése d’'un Marx individualiste
ne se limite pas nécessairement au cadre théorique et mé-
thodologique a l'intérieur duquel Dumont la formule.

Mais portons d’abord notre attention sur la premiére
difficulté.

Idéologie et réalité

Dumont fait un grand usage du mot «idéologie », un mot
dont on a, en sciences sociales comme en philosophie,
beaucoup usé et abusé depuis une trentaine d’années. Tant
et si bien qu’il est devenu, aux yeux de plusieurs, quelque
peu suspect. Or le terme en question désigne un concept-
clef de la théorie de Dumont, au moins aussi important que
ceux auxquels on le trouve le plus souvent associé : holisme
et individualisme.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 37

Force est d’admettre en premier lieu que la conception
dumontienne de I'idéologie n’a rien de particuliérement
original. L’'idéologie est définie par Dumont comme «un
ensemble social de représentations; ensemble des idées et
valeurs communes dans une société» (EI, 263). On cherche-
rait en vain, dans toute son ceuvre, une définition plus
précise que celle-1a, qui correspond a la définition anthro-
pologique la plus large de I'idéologie.

Cela dit, ce qui intéresse au premier chef Dumont, ce
n'est pas telle ou telle idéologie particuliere, tel ou tel
ensemble d’idées et de valeurs communes a une société a
une époque donnée de son histoire. Ou plutdt, ces idéolo-
gies particulieres (par exemple le nazisme) n’ont d’intérét
que pour autant qu’elles appartiennent a un systéme de
représentations plus vaste, englobant, qu’elles se réferent a
un modele ou a un type idéologique dont chaque idéologie
particuliere constitue I'une des variantes, I'une des combi-
naisons possibles. Or il n’y a, selon Dumont, que deux
grands types idéologiques, que deux systémes de représen-
tations de la vie sociale rigoureusement exclusifs 'un de
I’autre: le holisme et I'individualisme. Sociologiquement
parlant, le raisonnement de Dumont prend la forme d’une
alternative stricte : toute société est nécessairement ou ho-
liste, ou individualiste. D’un point de vue anthropologique,
cela signifie que, bien qu’il soit en réalité (partout et tou-
jours), selon Dumont, un étre essentiellement social,
I’'homme a la possibilité de se représenter son existence
sociale, son étre-avec-autrui, de deux fagons contraires: de
facon holiste, comme une partie du grand tout social, ou de
facon individualiste, comme un étre autonome et indépen-
dant, comme un individu au sens moderne du terme.

Mais quel statut Dumont attribue-t-il a ces deux super-
idéologies? Plus précisément: quel rapport I'idéologie ho-
liste ou individualiste entretient-elle avec la société dontelle
est I'idéologie? Ces idéologies sont-elles produites, sécré-
tées par la société ? Ou doit-on dire au contraire qu’elles sont
constitutives de la réalité sociale ? Auquel cas il serait inutile
de distinguer entre les deux niveaux, entre ce que, pour user
d’une distinction a laquelle Marx tenait beaucoup, les
hommes s’imaginent qu’ils sont et ce qu’ils sont en réalité.

Selon toute apparence, Dumont s’inscrit en faux contre
la conception marxienne de I'idéologie. Pour Marx, on le
sait, I'idéologie a un statut d’illusion. Illusion efficace certes,
mais dont I'efficacité ne vient pas de I'idéologie comme telle
mais bien plutdt de la réalité économico-sociale qu’elle



38 PHILOSOPHIQUES

représente et occulte tout a la fois, selon un processus
d’ailleurs assez mystérieux. Mais si I'idéologie n’a pas cette
signification pour Dumont, si I’on ne peut pas dire que pour
ce dernier il y aurait d’un c6té le réel, qui serait identique
au vrai, et de I'autre la représentation que les hommes s’'en
font — représentation sans contenu réel, purement formelle
—, on ne peut pas dire non plus que, chez lui, toute
distinction entre les deux niveaux, entre la réalité sociale et
sa représentation, ait disparu et que les deux niveaux se
confondent. Dumont semble vouloir maintenir, analytique-
ment du moins, une distinction entre d'une part la réalité,
qui est sociale, etde I'autre la représentation de cette réalité,
'idéologie”’.

Comment cette réalité sociale, pré-idéologique, est-elle
définie par Dumont? Ce qui revient a se demander : qu’est-
ce que I’homme essentiellement pour Dumont?

Reconnaissons d’abord que 'homme de Dumont n’est
pas I'homme de Marx. Pour Marx, on le sait, la réalité
humaine premieére, «la premiére condition de toute exist-
ence humaine, donc de toute histoire, c’est que les hommes
doivent étre en mesure de vivre pour étre capables de faire
Phistoire. Or, pour vivre, dit Marx, il faut avant tout manger
et boire, se loger, se vétir et maintes choses encore. Le
premier acte historique, c'est donc la création des moyens
pour satisfaire ces besoins, la production de la vie matérielle
elle-méme»8. En somme, ce qui est anthropologiquement et
ontologiquement premier pour Marx, c'est la nécessité vi-
tale, la vie et les moyens de la conserver, donc le travail ou
encore, dans les termes de Dumont, «le rapport de I’homme

7. L'idéologie a-t-elle son efficace historique propre? La réponse de Dumont me
parait plutdt ambigué. Car, en dépit de ce que |'on pourrait appeler son
explication individualiste de la modernité, Dumont insiste sur le fait que
I'individualisme moderne, quelles que soient ses prétentions, ne change rien
fondamentalement et ne peut rien changer a la réalité sociale, qui est et
demeure foncierement holiste. Toute société, méme la société individualiste
moderne, est dans les faits holiste, c’est-d-dire hiérarchisée (voir a ce sujet
Homo bierarchicus, p. 23). Toutelois, il ne serait pas tout 2 fait exact d’affirmer
que Dumont rejette I'idée d'une incidence de I'idéologie sur la réalité holiste,
puisque c’est bel et bien, apres tout, I'idéologie individualiste — aussi utopique
et vaine qu'elle soit dans son désir de changer ce qui ne peut I'étre, de rendre
I'individu indépendant de la société — qui est responsable du totalitarisme,
forme hybride et monstrueuse de holisme qui «résulte de la tentative, dans une
société ou I'individualisme est profondément enraciné, et prédominant, de le
subordonner A la primauté de la société comme totalité» (HA, 21-22). En
rompant idéologiquement avec le holisme, I'homme moderne demeure hanté
par lui etcherche a revenir 2 la «normale », 2 la totalité, A 12 socialité « primitive »,
au holisme; mais ce retour, étant donné l'individualisme idéologiquement
dominant, ne peut s'accomplir, selon Dumont, que sous un mode totalitaire.

8. L’idéologie allemande, (Euvres, Pl€iade, t. 111, p. 1059.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 39

a la nature, aux choses». La question est toutefois de savoir
si Dumont a raison d’interpréter la primauté que Marx
accorde a la relation homme/nature sur la relation
homme/homme, comme une preuve du caractére non social
et essentiellement individualiste de son anthropologie.
Question cruciale qu’on laissera momentanément en sus-
pens pour revenir a celle qui nous préoccupe ici.

Nous venons de voir ce qui constitue la réalité humaine
pour Marx. Voyons maintenant ce qu’elle est pour Dumont.
Nous connaissons déja la réponse: comme Durkheim,
comme Mauss, Dumont «part du fait que '’homme est un
étre social». Et c’est cettte définition sociologique de
I’homme, «I'aperception de la nature sociale de ’homme »,
qui va servir de fil conducteur a toute la recherche de
Dumont et a sa lecture de Marx. L’'argument de Dumont va
consister d’une part a reconnaitre chez Marx, en un certain
nombre de textes de jeunesse (surtout les Manuscrits de
44), la présence de cette définition sociologique de
I’lhomme, tout en montrant par ailleurs comment celle-ci
sera progressivement sacrifiée a une définition trés nette-
ment individualiste de 'homme, laquelle manifesterait a
quel point, en dépit de son extraordinaire sens sociologique
(i.e. holiste), Marx demeure prisonnier de I'idéologie mo-
derne (i.e. individualiste). Marx, dit Dumont, «n’a pas hési-
té, a partir de L’idéologie allemande, a faire fond sur
I'aspect individualiste et a sacrifier les vues en somme com-
munautaires gagnées dans les Manuscrits» (HA, 210).

Je soutiens pour ma part que Marx ne sacrifie rien du
tout, et ce pour la simple raison que la définition sociologi-
que de 'homme que lui attribue Dumont est étrangére a
I'anthropologie marxienne, qu’elle est absolument incom-
patible avec la conception que Marx se fait de la réalité
humaine et sociale, méme et surtout dans les Manuscrits de
44, et qu’elle ne correspond a ses yeux qu’a une idéologie,
c’est-a-dire a une illusion dépourvue de toute réalité.

Le malentendu est de taille. Il vient de ce que Dumont
préte a Marx sa propre conception du social, ¢’est-a-dire que
toutes les fois qu’il lit le mot «société» ou «social» sous la
plume de Marx, il imagine, en bon sociologue durkheimien
qu’il est, que celui-ci se référe a une «conscience collective »,
a une réalité qui évoluerait selon ses lois propres et indé-
pendamment des individus, auxquels elle s’imposerait de
I'extérieur, les contraignant a penser, a sentir eta agir d’une
fagon déterminée. Cette «conscience collective » existe bien
pour Marx, mais elle a pour nom «idéologie», c'est-a-dire



40 PHILOSOPHIQUES

qu’elle n’a pas de réalité propre, sui generis, qu’elle ne tient
pas sa réalité d’elle-méme. La «conscience collective » c’est
toujours pour Marx I'idéologie de la classe dominante, un
ensemble de représentations dont I'unique fonction est de
masquer la réalité socio-économique de I'inégalité et de la
domination de classe, représentations qui possédent en
elles-mémes si peu de réalité qu’elles disparaitront un jour,
dans la société sans classes.

«En s’agrégant, en se pénétrant, en se fusionnant, les
imes individuelles donnent naissance a un étre, psychique
si 'on veut, mais qui constitue une individualité d’un genre
nouveau»?. Ainsi se constitue, selon Raymond Aron, la
«conscience collective» de Durkheim. Prétendre retrouver
dans I'ccuvre de Marx cette «conscience collective», non
pas, encore une fois, sous la forme d'une idéologie, mais en
tant que présupposition théorique fondamentale, c’est la se
méprendre sur le sens de I'entreprise marxienne, méprise
qui ne fait que témoigner a quel point Louis Dumont est
obnubilé par sa propre conception, durkheimienne, du so-
cial, au point de la projeter, apparemment en toute incon-
science, sur Marx. Car s’il est une chose que celui-ci a
dénoncé d'un bout a I'autre de son ceuvre, c’est bien cette
théorie de la conscience collective, de la Société-personne,
I’hypothese (théologique) d’une totalité sociale transcen-
dante aux individus et qui vivrait de sa propre vie — hypo-
these qui implique I’hypostase de la société comme dirait
Michel Henry, dont l'interprétation de Marx, pour discuta-
ble qu’elle soit par ailleurs, n’en a pas moins le mérite de
montrer jusqu’ou va la réduction des totalités que ce dernier
accomplit au nom de I'immanence absolue de l'individu
vivant10,

Que dit, en effet, Marx dans les Manuscrits de 44, ceuvre
ou, selon Dumont, ce dernier ferait preuve de cette «belle
aperception sociologique» qu’il abandonnera par la suite
(cf. HA, 161-174). 1l dit ceci, qui est assez explicite il me
semble: «Il est avant tout nécessaire d’'éviter de poser de
nouveau la “société” comme une abstraction en face de
I'individu. L'individu est I'étre social»!1. Commentant ce
passage, Dumont écrit: «La premiére proposition semble
des plus heureuses. Mais, pour nous qui voudrions voir

9. ARON, Raymond, Les étapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard, 1967,
p-372.

10. Cf. MarxI: Une philosophie de la réalité, Paris, Gallimard, 1976. En particulier
le chapitre 1II, pp. 162-279.

11. Manuscrits de 44, Paris, Ed. sociales, 1972, p. 90. Cité par Dumont, Homo
Aqualis, p. 158,



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 41

distinguer individualisme et holisme, elle semble tourner
court dans l'identification qui suit: “L’individu est I'étre
social” (ou l'essence: Wesen)» (HA, 158). Non seulement
Dumont s'étonne-t-il de ce que Marx ne partage pas sa
distinction entre holisme et individualisme, mais, prisonnier
de ses propres présupposés, il ne prend méme pas vraiment
la peine de chercher a comprendre pourquoi, au fond, il ne
la partage pas, pourquoi cette distinction, fondamentale a
ses yeux, ne I'est pas pour Marx. Et pourquoi donc n’a-t-elle
aucune portée pour Marx? Eh bien, pour la simple et bonne
raison qu’elle est idéologique, que la distinction entre ho-
lisme et individualisme, et chacun de ces concepts mémes,
ne correspondent a rien dans la réalité. Dans la réalité telle
que la congoit Marx: «I'individu est I’étre social». Reste a
mettre au jour le principe de cette identité a premiére vue
étonnante, sinon choquante, tiche qui m’incombera dans la
seconde partie. Mais en tout cas, a la différence de Dumont,
il importera de la prendre tres au sérieux.

L’individu de Marx. Indépendance et autonomie.

Passons maintenant a la seconde difficulté annoncée et
qui est relative a la définition de I'individu que postule la
lecture dumontienne de Marx.

Si Marx ne peut pas étre holiste, pour la raison qui vient
d'étre invoquée, il y a de fortes chances qu’il ne soit pas
davantage individualiste, du moins au sens ou l'entend
Dumont, et ce pour la méme raison : parce que I'individua-
lisme tel que le congoit ce dernier est une idéologie et que
Marx récuse la prétention de I'idéologie a définir la réalité
humaine et sociale. Lorsque Marx dit: «L’individu est I'étre
social», que fait-il sinon renvoyer dos a dos holisme et
individualisme ? Mais examinons les choses de plus pres.

Louis Dumont propose une double définition de I'indi-
vidu : «...quand nous parlons d’*individu”, dit-il, nous dési-
gnons deux choses i la fois: un objet hors de nous, et une
valeur. La comparaison nous oblige a distinguer analytique-
ment ces deux aspects : d'un cOté le sujet empirique parlant,
pensant et voulant, soit I'échantillon individuel de I'espéce
humaine tel qu’'on le rencontre dans toutes les sociétés ; de
I'autre I'étre moral, indépendant, autonome et par suite
essentiellement non social, qui porte nos valeurs suprémes
et se rencontre en premier lieu dans notre idéologie mo-
derne de I'homme et de la société» (1, 35).



42 PHILOSOPHIQUES

Quand Dumont affirme que la modernité, dont Marx
serait I'une des figures les plus représentatives, se caracté-
rise essentiellement par le développement de I'individua-
lisme, c’est au second type d’individu qu’il se réfere. Ainsi,
s’il faut en croire Dumont, 'individu humain serait, pour
Marx, «un étre se suffisant a lui-méme et incarnant la valeur
supréme, un individu dans le sens parfait, moderne du
terme» (HA, 145). Voyons si cette affirmation est justifiée, si
I'individu tel que le congoit Marx est «un étre se suffisant a
lui-méme>». A cet égard, on me permettra tout d’abord de
citer un long passage de la Sainte Famille (1845) ou Marx
expose clairement sa position a I'égard de I'individu.

Pour parler un langage précis et prosaique, les membres de la
société civile ne sont pas des atomes. L’atome a pour propriété
caractéristique de ne pas avoir de propriétés et de ne pas avoir,
par conséquent, de relation, en raison de sa propre nécessité
naturelle, avec d’autres étres extérieurs a lui. L'atome n’a pas
de besoins, il se suffit a lui-méme ; le monde, en dehors de lui,
est le vide absolu, c’est-a-dire qu’il est sans contenu, sans
signification, sans langage, justement parce que l’'atome pos-
sede en lui-méme toute plénitude. L'individu égoiste de la
société civile a beau, dans sa représentation immatérielle et
dans son abstraction exsangue, s’enfler jusqu’a 'atome, jus-
qu’'a un étre sans relations, se suffisant a lui-méme, sans
besoin, absolument plein et bienheureux: la malheureuse
réalité sensible, quant i elle, ne se soucie point de I'imagina-
tion de cet individu que chacun de ses sens oblige a croire au
sens qu’ont le monde et les individus extérieurs 4 lui ; du reste,
son estomac profane lui rappelle chaque jour que loin d’étre
vide, le monde hors de lui est bien plutdt et 2 proprement
parler ce qui le remplit. Chacune des activités et des propriétés
de son étre, chacune de ses impulsions vitales devient un
besoin, une nécessité qui change son désir égoiste en désir
d’autres objets et d’autres hommes hors de lui. Or comme le
besoin de tel individu ne posséde aucune signification évi-
dente pour tel autre individu égoiste, détenteur des moyens
de satisfaire ce besoin, et n’a donc pas de relation directe avec
sa satisfaction, tout individu est forcé de créer cette relation,
en devenant également I’entremetteur entre le besoin d’autrui
et les objets de ce besoin. C’est donc la nécessité naturelle, ce
sont les propriétés essentielles de 'homme, tout aliénées
qu’elles paraissent, c’est I'intérét qui maintient ensemble les
membres de la société civile: leur vrai lien, c’est la vie civile
et non la vie politique'2.

Il s’agit l]a d’un texte trés important parce qu'il indique
sans €quivoque que s’il doit y avoir telle chose qu’un indi-

12. Euvres, Pléiade, t. 111, p. 559-560.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 43

vidualisme marxien, la formule de cet individualisme ne
peut pas étre celle que nous propose Dumont. L’individu
humain n’'est pas un atome «se suffisant a lui-méme», dit
Marx. Ce qui ne I’empéche nullement d’admettre par ail-
leurs I'indépendance empirique ou naturelle des individus.
«Les individus isolés, lit-on dans L’idéologie allemande, ne
constituent une classe qu’autant qu’ils ont a mener une lutte
commune contre une autre classe; au demeurant, eux-
mémes s’affrontent hostilement dans la concurrence »13.

A la lumiére de ces deux textes, que je tiens pour
représentatifs de la position que Marx adopte vis-a-vis de
I'individu, on peut dire ceci:

1. Les individus sont naturellement, empiriquement iso-
Iés et hostiles les uns envers les autres, concurrents dans la
lutte pour la vie. 2. Mais, a la différence de ce qui se produit
par exemple chez Hobbes, les hommes de Marx ne sont pas
absolument forcés de se créer un animal artificiel, un Lévia-
than, pour vivre ensemble, la meilleure preuve en étant que
dans la société communiste de I'avenir il n'y aura plus d’Etat.
En fait, aussi isolés soient-ils dans I'état de nature, ou dans
la société civile, et aussi grande que soit I'hostilité qui les
oppose dans la lutte pour la vie, les individus n’ont pas le
choix : pour autant qu’ils sont des individus vivants, ils ont
besoin les uns des autres pour vivre et sont donc naturelle-
ment interdépendants, c’est-a-dire que le principe de leur
interdépendance n’est pas politique, ne résulte pas d'un
pacte. C’est, dit Marx, la nécessité naturelle, I'intérét qui
maintient ensemble les individus et les détermine a agir
comme ils agissent: 'intérét pour la vie et non pas la
conscience collective, qui n’est jamais, encore une fois, pour
Marx que la projection dans le ciel des idées de la domina-
tion réelle d’une classe sur une autre, domination rendue
nécessaire par la pénurie. La «contrainte » qu’exerce la so-
ciété sur les individus n’a d’autre origine et d’autre fonde-
ment que le besoin naturel, le struggle for life.

Force est d’admettre que la conception de I'individu qui
se dégage des passages cités (et de bien d’autres encore que
I'on ne peut reproduire ici) ne correspond gueére 2 la défi-
nition de I'individu que Dumont préte a Marx, a savoir celle
d’un sujet moral, se suffisant a lui-méme, libre de toute
attache, purgé de toute dépendance (cf. HA, 145). En fait,
plus encore que pour Dumont lui-méme, cette autosuffi-
sance ontologique et morale du sujet individuel n’est pour

13. Ibid., p. 1107.



44 PHILOSOPHIQUES

Marx qu’«une représentation idéelle et idéale» (HH, 22). De
sorte que l'affirmation précitée de Dumont voulant que
«Marx croit a I'individu d’'une maniére qui n’a pas de précé-
dent chez Hobbes, Rousseau et Hegel et méme, dirait-on,
chez Locke», doit étre rejetée. Car ce que Marx croit, tout
au contraire, c’est que I'Individu au sens moderne, |'indivi-
du congu comme «étre de raison, sujet normatif des institu-
tions» (HH, 22), l'individu se suffisant a lui-méme, non
social, loin de définir la réalité de I'individu ou I'individu
réel, en représente I'occultation bourgeoise et ne sert, a ce
titre, qu'a masquer les intéréts économiques égoistes d'in-
dividus concrets et déterminés. De méme, quand Marx dé-
clare que «’homme est I'étre le plus haut pour ’homme»
(cité dans HA, 145), il n’est pas en train de nous dire, comme
le voudrait Dumont, qu'il croit a I'individu au sens moral du
terme, a I'individu comme sujet des institutions. Marx ne
nous parle pas d’un étre moral autonome, mais de |'imma-
nence radicale de l'individu vivant, c’est-a-dire d'un «sujet
empirique de la parole, de la pensée de la volonté, échantil-
lon indivisible de I'espéce humaine, tel qu’'on le rencontre
dans toutes les sociétés ».

C’est la, on s’en souvient, la premiére des deux défini-
tions que donne Dumont de I'individu et qu’il distingue de
la définition morale, proprement moderne, que Marx, selon
lui, adopterait. Or il n’en est rien : Marx ne cesse de dénon-
cer cette conception moderne, bourgeoise de l'individu.
Plus encore, c'est la distinction qu’établit Dumont entre
I'individu empirique et I'individu au sens moral et moderne
du terme — distinction capitale sur laquelle repose toute
son interprétation de l'individualisme marxien — qui est
inappplicable a Marx, et cela, mais on le verra mieux plus
loin, en raison du postulat naturaliste de sa pensée.

Mais que cette distinction ne puisse pas s’appliquer a
Marx, voila ce que Dumont ne peut absolument pas admet-
tre, et I'on devine pourquoi: car cela I’eit forcé a remettre
en question non seulement la validité de son interprétation
de Marx, mais, plus grave encore, I'un des critéres fonda-
mentaux de sa lecture de la modernité. D’ou I'effort de
Dumont pour faire entrer de force la pensée de Marx dans
le moule de sa théorie de I'idéologie moderne ; ce qui, étant
donné la crédibilité scientifique dont I'ceuvre de Louis Du-
mont jouit aujourd’hui en Europe comme en Amérique,
risque d’entrainer de ficheuses conséquences quant a la
détermination des enjeux de la pensée marxienne.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 45

Dumont ne cesse de s’étonner et de déplorer que Marx
ne le suive pas et ne partage pas sa théorie et sa méthode.
Un peu plus et il reprocherait a Marx d’étre Marx! Dumont
dit par exemple: «dans l'idée de Marx il n’y avait pas de
contradiction et probablement pas de différence réelle entre
elles (c’est-a-dire entre les deux définitions de ’individu,
S.C.)» (HA, 161). Mais pourquoi au fond n’y en avait-il pas?
Voila la question pourtant capitale que Dumont omet tout
simplement de se poser. Lisons plutdt: «1Il est clair que Marx
a manqué a distinguer systématiquement entre l'individu
comme fait empirique en relation avec I'espéce ou le genre
(das Individuum) et l'individu comme valeur ou comme
sujet pensant se suffisant a lui-méme (das Einzelne)» (HA,

194).

«Marx a manqué a distinguer...». Mais non: il n’a pas
cru nécessaire de distinguer tant il lui paraissait évident que
I'individu comme valeur, comme sujet pensant se suffisant
a lui-méme, n’est qu'un produit de I'idéologie bourgeoise.
Ou encore : Marx distingue mais la distinction qu’il opére
est celle, radicale (et sans doute choquante pour Dumont),
entre la réalité, qui est la vie, et la non-réalité, c’est-a-dire la
représentation, la conscience. Distinction qui en implique
une autre, et que ne peut qu’'ignorer Dumont, entre 'auto-
nomie morale et I'indépendance empirique, entre sujet et
individu. Car si, pour Marx, I’homme est un individu indé-
pendant, il n’est jamais un sujet autonome.

Dire que Marx récuse la valeur d’autonomie du sujet,
c’est mettre en question non seulement la possibilité d'une
éthique marxienne, mais également celle d'une politique
marxienne digne de ce nom. J'ai tenté ailleurs de dévoiler
la double origine, philosophique et historique, de ce déni
du politique au cceur de la pensée marxienne. Ma thése
(qu’il ne saurait étre question de développer ici) est que
dans la nouvelle anthropologie mise en place par Marx, la
dimension proprement politique de '’homme — c’est-a-dire
cette faculté d’action et de parole qui nous permet 4 nous
autres hommes «de transcender I'élémentaire rassemble-
ment imposé a tout le monde par les besoins de la vie»14 —
se trouve écartée au profit d'une conception spécifiquement
sociale de 'homme 15. Or ce rejet social du politique se
révele, chez Marx, inséparable de la décision d’exclure de la
théorie et de la pratique révolutionaires la valeur d’autono-

14. ARENDT, Hannah, Condition de I’homme moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1983,
p. 46.

15. Je préciserai, dans la seconde partie, le sens de cette conception spécifiquement
sociale de ’lhomme.



46 PHILOSOPHIQUES

mie du sujet. Ici encore les textes abondent. Je n’en citerai
qu’un seul, particuliérement probant, tiré une fois de plus
de la Sainte Famille

Peu importe ce que tel ou tel prolétaire, ou méme le proléta-
riat tout entier imagine momentanément comme but. Seul
importe ce qu'il est et ce qu’il sera historiquement contraint
de faire en conformité de cet étre. Son but et son action
historique lui sont tracés visiblement et irrévocablement, tout
autant dans la situation méme de sa vie que dans toute l'orga-
nisation de la société bourgeoise de ce temps. Point n’est
besoin d’expliquer ici qu'une grande partie du prolétariat
anglais et frangais est déja conscient de sa tiche historique et
travaille incessamment a élever cette conscience a la pleine
lucidité!®.

Ce que dit Marx est on ne peut plus clair: les hommes,
les prolétaires en I'occurrence, ne disposent, quant a leur
destin historique, d’aucune autonomie, d’aucune liberté
d’action, d’aucun pouvoir; la liberté politique dont ils
croient jouir est pure chimere. Les hommes, ici les prolé-
taires, sont parfaitement déterminés a agir conformément a
ce qu’ils sont, a agir selon une nécessité qui les dépasse mais
qui n’est pourtant rien d’autre que la loi de leur destin et
de leur étre: une loi générale et universelle mais qui serait
en méme temps celle de chaque individu pris séparément,
parfaitement immanente a chacun d’eux.

Mais un probleme subsiste cependant. Comment, en
effet, une telle absence d’autonomie du sujet peut-elle s’ar-
ticuler avec ce que Dumont appelle, et a juste titre cette fois,
«I'individualisme du veeu révolutionnaire» (HA, 176), indi-
vidualisme qui s’exprime de facon exemplaire dans le fa-
meux passage de L’idéologie allemande on, parlant pour
une rare fois de la société communiste, Marx déclare (décla-
ration plutdt étrange a premiére vue) que dans celle-ci, c’est
la société elle-méme qui va régler la production, laissant
I'individu libre «de chasser le matin, de pécher 'aprés-midi,
d’élever du bétail dans la soirée, et de critiquer aprés le
diner, exactement selon son bon plaisir, sans jamais devenir
un chasseur, un pécheur ou un critique»17. Commentant ce
passage, Dumont écrit: «On ne voit pas trés bien ce qu'il
reste a la société a régler, en vérité la société semblerait
s’étre évanouie a ce niveau, de maniére a débarrasser I'indi-
vidu de tout ce qui échappe a son contrdle (...) L’individu a
ici son apothéose, il est devenu une société a lui tout seul.

16. Fuvres, Pléiade, t. 111, p. 460.
17. Ibid., p. 1065.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 47

La société, dans la mesure ou elle transcendait I'individu, a
simplement disparu, en fait il ne reste pas de tout social, pas
de fins collectives en debors des fins individuelles» (HA,
165). C’est [a pour Dumont «un paradoxe profond». «Ily a,
dit-il, un paradoxe profond dans le fait que ce que Marx
appelle “commun”, “communauté” doit disparaitre, tandis
que ce qu’il appelle “société”, c’est-a-dire la juxtaposition
d’individus, sera seulement modifié» (HA, 155).

Dumont a raison : il y a 1a un paradoxe profond, mais ce
paradoxe n’est pas, comme il semble le suggérer, d’ordre
logique, il n’est pas imputable a une erreur de raisonnement
de la part de Marx. Ce paradoxe en est d’'abord un de
culture, il évoque I'impasse politique ou s’agite I'’humanité
moderne, «le paradoxe d’une cité qui, pour avoir voulu se
clore au pouvoir du christianisme, au pouvoir d’une opinion
particuliere, s’oblige éternellement a priver le pouvoir de
toute opinion et I'opinion de tout pouvoir»18,

A ne considérer que la forme qu'il revét chez Marx, je
voudrais maintenant montrer que le paradoxe en question
va trouver une solution radicale dans le naturalisme des
Manuscrits de 44, dont Marx ne fera par la suite que déve-
lopper, en toute logique, les conséquences. Cette mise en
lumiére du naturalisme conséquent de Marx s'effectuera
parallelement au rejet et au dépassement de I'alternative
ruineuse devant laquelle nous place Louis Dumont.

II. AU-DELA DE L’ALTERNATIVE HOLISME/
INDIVIDUALISME : LE NATURALISME DE MARX.

En dépit de tous ses efforts pour saisir I'unité de la
pensée marxienne, Louis Dumont — a l'instar de Michel
Henry et de Louis Althusser du reste — ne parvient a rendre
compte de la présence de postulats apparemment contradic-
toires chez Marx qu’en procédant a une sorte de dédouble-
ment de sa personnalité intellectuelle, qu’en construisant
un Marx bicéphale. Or je ne crois pas qu'il y ait deux Marx;
il n’y en a qu’un, dont le geste philosophique, pour com-
plexe qu’il soit, trouve néanmoins son principe d'intelligi-
bilité dans le naturalisme des Manuscrits de 1844. Seule une
juste appréhension de ce naturalisme et, notamment, du
lien étroit qui le rattache a ce que Hannah Arendt a appelé

18. MANENT, Pierre, Histoire intellectuelle du libéralisme. Dix le¢cons, Paris,
Calmann-Lévy, 1987, p. 14-15.



48 PHILOSOPHIQUES

«the Rise of the Social »12 2 I'époque moderne, détient, selon
moi, la clef de I'anthropologie marxienne.

Mais cette juste appréhension du naturalisme marxien
suppose d’abord le rejet formel de I'alternative dumon-
tienne selon laquelle la pensée de Marx serait ou holiste ou
individualiste. Apres avoir démontré — démonstration épis-
témologique et, pour ainsi dire, toute négative — qu’elle ne
pouvait par définition étre ni 'une ni I'autre, il s’agira
maintenant, selon une démarche plus positive, de montrer
que si elle ne peut étre ni I'une ni 'autre, c’est d’abord et
avant tout parce qu’elle repose sur un principe naturaliste
qui implique la mise hors-jeu de I'alternative elle-méme et
de toute distinction entre 'individuel et le social.

Le naturalisme de Marx

Précisons tout d’abord la position de Dumont, la fausse
alternative devant laquelle il nous place et dont la natura-
lisme de Marx appelle selon moi le dépassement. «Tandis
que les textes considérés (i.e., I'Introduction a la Critique
de la philosophie du droit de Hegel et cette Critique elle-
méme, La Question juive, L'idéologie allemande, S.C.) ex-
priment ou impliquent de fagon prédominante un point de
vue individualiste, la vue contraire, celle de ’homme comme
étant essentiellement un étre social, est elle aussi présente,
trés explicitement, dans quelques textes ou passages»
(HA, 141).

D’ou le probleme que va poser a Dumont «la juxtaposi-
tion de deux conceptions opposées et leur destin subsé-
quent» (HA, 141), probléme qu’il va tenter en vain de
résoudre en cherchant, sans le chercher vraiment, a com-
prendre I’articulation du holisme et de I'individualisme chez
Marx. En effet, la tiche est paradoxale et vouée d’avance a
I’échec dans la mesure ou, aprés avoir établi le principe
d’une opposition parfaitement exclusive entre holisme et
individualisme, Dumont s’efforce ensuite de comprendre
comment il se fait que chez Marx ces deux points de vue
diamétralement opposés sur le social en arrivent pourtant a
se concilier, voire a se confondre. Dumont n’est d’ailleurs
pas loin lui-méme de reconnaitre I'impossibilité de la tiche
qu'’il s'est fixée, 'incapacité dans laquelle il se trouve, eu
égard a sa prémisse initiale, de résoudre le probléme que
lui pose Marx : « Disons tout de suite du reste, écrit-il au seuil
de sa réflexion sur Marx dans Homo &£qualis, que s’il y a 1a

19. Cf. Condition de I’lbomme moderne, pp. 47-60.



L’HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 49

un probléme pour nous il n’y en a point pour Marx lui-
méme, et nous aurons précisément @ comprendre ce fait»
(HA, 141).

1l va donc s’agir pour Dumont de comprendre ce fait,
mais de le comprendre dans les limites de sa problématique,
c’est-a-dire d’expliquer pourquoi «pour Marx I'individu et
la totalité sociale ne sont pas incompatibles» (HA, 152), tout
en ne remettant cependant jamais en question le principe
d’une opposition irréductible entre holisme et individua-
lisme! Si bien que la question que I'on doit se poser est la
suivante : est-il possible, a I'intérieur du cadre dumontien,
d’élucider I'articulation proprement marxienne de I'indivi-
duel et du social? Il me semble que la méthode méme de
Dumont oblige a répondre par la négative. Mais voyons cela
de plus pres.

La theése de Dumont est celle-ci: dans et a partir de
L’'idéologie allemande, «livre d’un individualisme sans fai-
blesse » (HA, 160), Marx «n’a pas hésité (...) a faire fond sur
I'aspect individualiste et a sacrifier les vues en somme com-
munautaires gagnées dans les Manuscrits» (HA, 210). Ainsi
ce que l'on va trouver chez Marx a la place de «la belle et
catégorique aperception sociologique des Manuscrits» (HA,
165) ou plutdét de ce que Dumont prétend telle, c’est le
jugement suivant lequel: «1) l'individu est premier par
rapport a la société ; 2) la relation entre ’homme et la nature
(le travail) est premiére par rapport aux relations entre les
hommes» (HA, 183).

Il importe de souligner I'ordre des raisons dumon-
tiennes : c’est de la démonstration de la vérité de la seconde
proposition que Dumont va déduire la vérité de la premiere,
qui n’en sera en somme que le corollaire. Autrement dit, il
suffirait selon Dumont de faire la preuve qu’a partir de 1845
Marx va subordonner la relation entre les hommes a la
relation de ’homme a la nature qui se joue dans le travail,
pour qu’il soit du méme coup démontré que chez Marx
I'individu est premier par rapport a la société et, donc, que
la pensée marxienne est essentiellement individualiste — au
sens que Dumont donne au terme «individualisme » et qui
implique, comme on ’a vu, que Marx tiendrait pour réel, et
non pas pour idéologique, un étre indépendant, autonome,
essentiellement non social.

Cette theése souléve, a mon avis, de sérieuses objections
et ne résiste pas a l'analyse. Mais il me faut procéder par
ordre. Je considérerai d’abord I'interprétation que propose



50 PHILOSOPHIQUES

Dumont des Manuscrits de 44, pour montrer que ce que ce
dernier appelle les vues communautaires de Marx, c’est-a-
dire sociologiques au sens durkheimien du terme, sont, en
vérité, des vues naturalistes, ou encore que la communauté
sociale dont Marx parle dans les Manuscrits n’est pas une
Gemeinschaft ou une universitas mais une essence généri-
que (Gattungswesen), une communauté essentiellement na-
turelle, I'espéce humaine. Puis je m'attacherai a prouver que
ce naturalisme, qui implique I'oblitération du sujet et de
I’'homme comme animal politique au sens d’Aristote, ne sera
jamais remis en question par la suite mais qu’il ira au
contraire en s’élargissant et en s’approfondissant avec la
détermination du travail comme activité humaine par excel-
lence.

Les Manuscrits de 1844

Selon Dumont, c’est dans les Manuscrits de 44, plus que
nulle part ailleurs, que s’atteste le holisme de Marx. L'affir-
mation a de quoi étonner, car si, comme le prétend Dumont,
I'individualisme de Marx est tres étroitement lié a son idéo-
logie économique, on comprend mal, du moins a premiére
vue, que ce soit justement dans les Manuscrits de 44, qui
marquent la rencontre de Marx avec I'économie politique,
que ce dernier se révélerait pleinement holiste, sociologue
a la Durkheim. L'argumentation de Dumont mérite d’étre
examinée de plus pres.

Dans Homo A£qualis, Dumont signale «un développe-
ment (des Manuscrits de 44) qui abonde en affirmations
catégoriques de la nature sociale de ’homme» (HA, 156). Le
développement en question dit ceci (c’est Marx qui parle) :
«C’est pourquoi tout le mouvement (de la production par
I’homme de lui-méme et de I'autre homme) est essentielle-
ment social; de méme que la société elle-méme produit
I’bomme en tant qu’homme, de méme elle est produite par
lui». «L’activité et la jouissance... sont activité sociale et
jouissance sociale... la société est la perfection de I'unité
essentielle de ’homme avec la nature...». «...je suis social
parce que je suis actif en tant qu’homme... ma propre
existence es? activité sociale».

Et voici le commentaire de Dumont: «Ce dernier pas-
sage en particulier ne laisse aucun doute: il y a la, explicite-
ment, perception de soi-méme comme étre social, ce que
j'appelle “aperception sociologique”» (HA, 156).



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 51

Ce commentaire témoigne on ne peut mieux de la
profonde méprise, du contresens que commet Dumont (et
que j'ai déja signalé) a toutes les fois qu’il trouve sous la
plume de Marx les mots «social» ou «société». Ni dans ce
passage, ni en aucun autre texte de Marx d’ailleurs, ces
termes ne renvoient a une «aperception sociologique» au
sens de Dumont, aperception qui impliquerait, on I'a vu,
I’existence d’une conscience collective, d’une entité psychi-
que transcendante. Bien au contraire, conformément aux
présupposés qui sont les siens depuis 1842 (c’est-a-dire
depuis le début de sa critique de Hegel), Marx refuse caté-
goriquement que ce qui est commun aux hommes, «I’affaire
générale», se tienne dans un au-dela de la vie réelle, dans le
ciel des idées. Ce que Marx ne cesse de dénoncer dans sa
lutte contre Hegel c’est le formalisme, précisément la ma-
niére dont ce dernier hypostasie «|'affaire générale » dans la
transcendance d’une essence objective existant en soi et qui
viendrait s’ajouter comme de ['extérieur aux individus pour
rendre leur existence rationnelle et conforme a 'universel.
Depuis 1842, le mot d’ordre de Marx est: il faut en finir avec
toute aliénation, avec toute transcendance de «|’affaire gé-
nérale », avec toute projection de I'essence humaine dans la
sphere idéale de la représentation, avec toute séparation de
la forme et du contenu.

Certes Hegel aussi postule I'identité du particulier et de
I'universel, de I'empirique et du rationnel, mais justement
cette identité n’est chez lui que postulée, jamais établie. Plus
encore, la postulation hégélienne d’identité du particulier
et du général pose l'idée comme forme transcendante et
extrinseque au particulier et par laquelle celui-ci, I'étre
empirique individuel, accéde a la rationalité et a 'universa-
lité. Autrement dit, selon Marx, Hegel échoue a établir la
structure absolument immanente de I'identité du particulier
et de I'universel. Or si la vérité est vraiment dans I'histoire
et non plus dans un au-dela, alors rien n’importe davantage
que de penser I'immanence de cette vérité, rien n’est plus
urgent, aux yeux de Marx, que d’exhiber la rationalité du
réel, de l'ici-bas, sans faire appel a quelque mystérieuse
révélation de I'idée dans I'événement historique ou de I'Etat
dans la société civile. Il faut que la substance de I'Etat
devienne identique a la vie réelle des individus. Dans les
Manuscrits économico-philosopbiques de 1844, Marx
trouve, ou plutdt croit trouver, dans le concept feuerba-
chien du «genre» I'expression théorique de cette rationalité
et de cette universalité parfaitement immanentes a la consti-
tution naturelle de I'étre individuel empirique. D’ou la



52 PHILOSOPHIQUES

formule déja citée : «Il est avant tout nécessaire d’éviter de
poser de nouveau la “société” comme une abstraction en
face de l’individu. L’individu est I'étre social». Ou cette
autre formule: «La vie individuelle et la vie générique
de 'homme ne sont pas différentes». Ou celle-ci en-
core: «L’homme (...) est un étre social individuel
réel»20, Et caetera.

Sans doute ces formules des Manuscrits demeurent-
elles encore passablement abstraites, indéterminées,
comme Marx sera d’ailleurs le premier a le reconnaitre un
an plus tard quand, dans les fameuses Théses sur Feuerbach,
il dénoncera et rejettera brutalement l'anthropologie de
Feuerbach et son concept du genre dont il s’était jusque-la
autorisé pour combattre I'idéalisme. Il n'en demeure pas
moins, toutefois, que ce qui est premier, fondamental pour
le Marx des Manuscrits, et qui le restera pour le Marx de la
maturité, ce n’est en aucune fagon — contrairement a ce que
prétend Dumont qui attribue au Marx de 1844 une vision
holiste, sociologique a la Durkheim — la «conscience géné-
rique» par laquelle «I'homme, selon les mots de Marx, ne
fait que répéter dans la pensée son existence réelle»21; c’est
bien plutdt cette existence réelle indépendamment de sa
représentation dans et par la conscience, ce que le Marx de
1844 appelle I’essence générique (Gattungswesen), lavie de
I’espéce a laquelle tout individu vivant appartient naturelle-
ment et nécessairement?2.

Il est donc faux de prétendre comme Dumont que la
conception de I’"homme et de la société présente dans les
Manuscrits de 44 est holiste, si le terme holisme signifie,
d'aprés Dumont lui-méme, «prédominance de la société
concrete sur I'espéce humaine» (HA, 156). Non seulement
ne trouve-t-on pas dans les Manuscrits de 44 cette prédomi-
nance-la, mais ce que I’on y observe, et trés nettement, c’est
la prédominance inverse, celle de I'’espéce humaine sur la
société concrete telle que la congoit Dumont. J'en veux pour
preuve ce passage du troisieme manuscrit o Marx parle de
la mort. «La mort, dit-il, apparait comme une dure victoire
du genre sur I'individu déterminé et semble contredire leur

20. Manuscrits de 44, Ed. sociales, p. 90.

21. Ibid.

22. Dans un texte contemporain des Manuscrits de 44 et que cite Dumont, Marx
écrit ceci: « ... les hommes, par I'activité de leur étre, créent, produisent 1'étre
commun humain, I’€tre social, qui est... I’8tre de chacun des individus. C'est
pourquoi cet étre commun véritable ... apparait par le besoin et I’égoisme des
individus, il est produit immédiatement par l'activité de leur existence. Il ne
dépend pas de I'homme que cet étre commun existe ou non... » (Notes sur James
Mill, cité par Dumont, HA, p. 255, note 6).



L’'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 53

unité; mais I'individu déterminé n’est qu’un étre générique
déterminé, et A ce titre mortel»23. En d’autres mots : la mort
d’un étre humain est toujours, selon Marx, compensé par
I’éternel retour du Méme de |'espéce humaine, ce qui, on
I'admettra, n’est jamais le cas dans «une société concréte »
ou la mort appelle le chagrin, I'’exorcisme et le deuil. Cette
conception naturaliste de ’homme24, Marx ne la reniera
jamais, ainsi que l'atteste un texte de 1862 ou, a ceux qui
invoquent le bonheur des individus contre le principe «de
la production pour la production », Marx rétorque : «Ce que
I'on ne comprend pas, c’est que le développement des
facultés de 1'espéce humaine, bien qu’il se fasse de prime
abord aux dépens de la majorité des individus humains et
de certaines classes d’hommes, brise finalement cet antago-
nisme et se confond avec le développement de chaque
individu. On ne voit pas, poursuit Marx, que le développe-
ment supérieur de l'individualité ne s’obtient qu’au prix
d’un processus historique ou les individualités sont sacri-
fiées (...) puisque dans le régne humain — tout comme dans
le regne animal et végétal — le bien de I'espece se réalise
toujours au détriment de celui des individus »25.

Marx et I'idéologie économique

Ce dernier texte, qui date de la maturité de Marx, semble
apporter un démenti catégorique a la thése de Dumont
voulant que Marx soit un penseur foncierement individua-
liste au sens moderne et moral du terme. Mais avant de se
prononcer définitivement sur cette these, il reste 2 examiner
I’argument majeur avancé par Dumont pour la justifier.

Cet argument prend la forme d'un syllogisme. Majeure :
dans la mesure ou elle affirme trés nettement que la relation
entre I'’homme et la nature (dans le travail) est premiere par

23. Op. cit., p. 90.

24. Je donne au mot naturalisme le sens philosophique général contenu dans la
définition de Lalande : « Doctrine pour laquelle il n’existe rien en dehors de la
Nature (...), c'est-d-dire rien qui ne se rameéne a un enchainement de faits
semblables 2 ceux dont nous avons l'expérience » (Vocabulaire technique et
critique de la philosophie, Paris, PUF, 1976, p. 666). Et je serais porté A penser
avec Lachelier (ébid., cf. plus bas: 2 Naturalisme) que «la question, pour les
sociétés comme les individus, est entre étre simplement, ou vivre, et produire
quelque chose qui les dépasse, qui ait une valeur universelle, comme art,
science, philosophie; entre étre gouverné simplement par le vouloir vivre, et
étre gouverné par des Idées, au sens de Platon». Ce qui n’exclut pas toutefois
que ce vouloir vivre soit lui-méme une idée, mais une idée d’autant plus
pernicieuse qu’elle ne s’avoue pas comme telle tout en s'affirmant comme
idenrique 2 la réalité et a la vérité.

25. Théoriesde la plus-value (1862-1863), cité par Maximilien Rubel, Pages de Kar!
Marx pour une éthique socialiste, Paris, Petite Bibliotheque Payot, 1970, t. 1,
p. 241.



54 PHILOSOPHIQUES

rapport a la relation entre les hommes, I'idéologie économi-
que moderne est essentiellement individualiste. Mineure :
en faisant de «la production au sens économique (...) le
prototype d'une catégorie beaucoup plus large qui tend a
englober la totalité de la vie humaine» (HA, 186), Marx «a
amené l'idéologie économique a son point de puissance et
d’extension maximum, a son apothéose» (HA, 137). Conclu-
sion: Marx est le plus grand penseur individualiste mo-
derne.

Evitons d’abord un malentendu. Que Marx subordonne
la relation entre les hommes a la relation de '’homme a la
nature, voila qui ne fait 2 mon avis aucun doute. Tout le
probléme est cependant dans l'interprétation qu’il convient
de donner a cette primauté de la relation homme/nature. Or
l'interprétation de Dumont procéde, selon moi, d’une lec-
ture erronée de I'histoire moderne et de la signification que
prend, dans cette histoire, I'émancipation de I'économique.
L'erreur de Dumont vient de ce qu’il ne s’intéresse, dans
Homo Aqualis, qu'a la geneése et a I'épanouissement de
I'’économique comme discipline scientifique sans s’interro-
ger (ce qui, avouons-le, est assez étonnant de la part d'un
anthropologue) sur la condition qui, dans la société et dans
la culture, a rendu possible cette émancipation de I'écono-
mie comme science. Et 4 quoi tient cette émancipation,
sinon a ce que Hannah Arendt a appelé «l'avenement du
social», c’est-a-dire I'apparition du travail, de la nécessité
naturelle et vitale sur la scéne publique2¢? Voila ce que
Marx, quant a lui, n’oublie jamais, d’ou sa critique de I'éco-
nomie politique qui, elle, oublie d’ou elle vient et qui, par
conséquent, reste a2 mi-chemin dans sa reconnaissance de la
nature sociale de 'homme. «Marx, dit Dumont, a insisté,
contre I'économiste, sur la nature sociale de '’homme; et
cependant il ne prend pas la société comme le sujet réel du
processus de production, mais il suit les économistes en
rapportant tout au sujet individuel» (HA, 187). Ici encore,
obnubilé par sa propre conception (durkheimienne) du
social, Dumont se montre incapable de comprendre celle de
Marx, et pourquoi ce dernier peut, sans contradiction, insis-
ter sur la nature sociale de ’homme et refuser en méme
temps de prendre la société comme sujet de la production,
réservant ce statut a I'individu et a lui seul. Il arrive toutefois
que Dumont passe bien pres d’admettre les limites de sa
perspective. Par exemple lorsqu’il écrit: «L'idéologie alle-

26. Dans les termes d’Arendt: «...I'avénement du ménage, de ses activités, de ses
problemes, de ses procédés d’organisation — sortant de la pénombre du foyer
pour s’installer au grand jour du domaine public» (Condition de I'homme
moderne, p. 47).



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 55

mande considérera tout au long comme sujets primaires les
individus, en ajoutant il est vrai leurs relations principale-
ment économiques entre eux. La transition entre les deux
vues (...) montre que dans I'idée de Marx il n’y avait pas de
contradiction et probablement pas de différence réelle entre
elles.» (HA, 160-161). Ou encore dans une note (HA, 255,
note 6) ou Dumont remarque pertinemment que pour
Marx: «La société est plutdt le sous-produit, si important
soit-il pour eux, du “besoin et de I'égoisme” des hommes
individuels. L’homme est un étre social empiriquement,
mais cela est I'effet de sa constitution primaire comme
individu. Peut-étre saisissons-nous ici, ajoute-t-il, I'articula-
tion véritable entre les déclarations sociologiques si at-
trayantes des Manuscrits et le Credo individualiste et
économique qui fleurira dans L’idéologie allemande »

Quel est le principe de cette articulation véritable que
Dumont n’ose ici nommer? S’il n'y a pas, dans I'esprit de
Marx, de contradiction entre les deux vues, «sociologique »
et «individualiste », n’est-ce pas parce que ’homme est pour
lui essentiellement un étre de la nature, et I'individu humain
un membre de I’espéce humaine? Quand Marx parle de la
société dans les Manuscrits de 44 et apres, il ne se réfere pas
a quelque construction intellectuelle abstraite, il ne fait pas
preuve d’'une «belle et catégorique aperception sociologi-
que» (HA, 165). Non: il parle de ce qu’il voit, et ce qu'il voit
c’est quelque chose de nouveau dans I’histoire, ou plutot
quelque chose qui n’avait jamais cessé d'y étre mais que
I’homme refusait jusque-la de regarder en face, et qu’il
cachait comme s’il en avait honte. Et ce que voit Marx
I’enchante et I’enthousiasme, lui et tant d'autres; il y recon-
nait le progres, qui va conduire I’humanité au bonheur. Mais
que voit-il donc? Il voit le processus vital qui, sous la forme
humaine du travail, dans I'industrie, est enfin sorti de I'om-
bre du domaine privé pour apparaitre sur la scéne publique.
«1a technologie, dit Marx dans Le Capital, met a nu le mode
d’action de I’homme vis-a-vis de la nature, le processus de
production de sa vie matérielle, et, par conséquent, I'origine
des rapports sociaux et des idées ou conceptions intellec-
tuelles qui en découlent»27.

L’'identification abrupte et encore mal étayée de I'’huma-
nisme et du naturalisme dans les Manuscrits de 44, prendra
un caractere de plus en plus concret et positif au fur et a
mesure que ses recherches économiques ameneront Marx a
découvrir dans le travail un principe str et immédiatement

27. Euvres, Pléiade, t. I, p. 915, note «a».



56 PHILOSOPHIQUES

vérifiable par et en chacun de nous, d’identification de
I’homme a la nature. «Le travail, déclare-t-il encore dans le
Capital, est de prime abord un acte qui se passe entre
I’homme et la nature. L’homme y joue lui-méme vis-a-vis de
la nature le role d’'une puissance naturelle. Les forces dont
son corps est doué, bras et jambes, téte et mains, il les met
en mouvement, afin de s’assimiler des matieéres en leur
donnant une forme utile a sa vie. En méme temps qu’il agit
par ce mouvement sur la nature extérieure et la modifie, il
modifie sa propre nature, et développe les facultés qui y
sommeillent»23.

Quoi qu’on en ait pu dire, Marx n’a jamais renoncé au
naturalisme des Manuscrits de 44 dont la postulation coin-
cide avec sa découverte de I’économie politique. Bien loin
d'y renoncer, il I'a approfondi et, pour ainsi dire, épuré en
le débarrassant du concept feuerbachien du genre (le genre
est une forme vide, un universel abstrait; le genre n'existe
pas), pour le remplacer, en un geste naturaliste conséquent
et radical, par I'activité de travail, par la force de travail,
«mode spécifiquement humain de la force vitale aussi capa-
ble que la nature de créer une plus-value, un surproduit»29.
Jean-Yves Calvez n'avait pas tort d’écrire, il y a plus de trente
ans, que «la postulation sous-jacente de Marx ou son idéa-
lisme, puisqu’il faut parler ainsi, est un naturalisme; il I'a
d’ailleurs fortement affirmé en identifiant humanisme et
naturalisme. Une nature pleinement humanisée c’est une
nature transformée par l'art de I'"homme, mais I’homme
lui-méme et son art font encore intégralement partie de la
nature. Et [a nature humanisée n'est qu'une forme nouvelle
de la nature, qui s’est elle-méme modifiée. Un homme plei-
nement naturalisé, c’est un homme enfoncé dans la nature.
Marx nous raméne donc, dans le point essentiel de sa doc-
trine, 4 un naturalisme complet»39,

III. UN INDIVIDUALISME SOCIAL

Si la doctrine de Marx est un naturalisme complet qui
implique, comme on I’a vu, la négation de I'autonomie et de
la liberté individuelles, il reste pourtant que cette doctrine
s’adresse a des individus dont elle vise ultimement I’éman-
cipation totale. Comme le dit Dumont, et a bon droit cette

28. Ibid, p. 727.

29. Condition de I'homme moderne, p. 122.

30. La pensée de Karl Marx, Paris, Seuil, 1956. La citation est extraite de la version
abrégée de I'ouvrage parue en 1970 au Seuil, coll. «Points», p. 332.



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 57

fois, chez Marx «de méme que les gens a émanciper sont des
individus, c’est seulement comme individus que ces gens
peuvent étre mobilisés» (HA, 166).

Il y aurait donc malgré tout un individualisme marxien
et c'est le statut de cet individualisme qu’il faudrait tirer au
clair. Comment le voeu d’émancipation totale de I'individu,
qui est I'utopie marxienne par excellence, peut-il s’avérer par
ailleurs conciliable avec un naturalisme qui définit I'individu
comme un membre de I'espéce et le subordonne entiére-
ment a des lois et a4 des déterminations naturelles ? Question
considérable que je ne ferai qu’effleurer pour finir.

Transposée dans la perspective dumontienne, cette ques-
tion est résolue de la maniére suivante : «La distinction indivi-
dualisme/holisme, explique Dumont, est remplacée chez Marx
par la distinction entre la société d’aujourd’hui et la société
idéale: dans la société idéale, par hypothese, les individus
libres constitueront une communauté, et deviendront du
méme coup des étres sociaux complets ou parfaits» (HA, 159).
Dumont dit cela, mais il dit aussi «que ce que Marx appelle
“commun”, “communauté”, doit disparaitre, tandis que ce
qu'il appelle “société”, c’est-a-dire la juxtaposition d'individus,
sera seulement modifié » (HA, 155). Pour finalement en arriver
a se demander, dans son commentaire du fameux passage de
L'idéologie allemande ou Marx parle de la société commu-
niste, si la société elle-méme ne s'est pas «évanouie a ce niveau
de maniére a débarrasser I'individu de tout ce qui “échappe a
son controle, contredit ses attentes, réduita néant ses calculs”.
L'individu, ajoute Dumont, a ici son apothéose, il est devenu
une société a lui tout seul. La société, dans la mesure ou elle
transcendait l'individu, a simplement disparu, en fait il ne
reste pas de tout social, pas de fins collectives en debors des
fins individuelles» (HA, 165).

Troublant paradoxe que celui d'une société (idéale) ou
les hommes, en devenant des «étres sociaux parfaits », s’affran-
chiraient en méme temps de toute contrainte sociale et de
toute médiation collective, pour ainsi réaliser pleinement leur
individualité. Troublant paradoxe qu’apergoit Dumont mais
sur lequel il glisse trop vite et que, de toute fagon, sa problé-
matique ne lui permet pas d’expliquer. Dire en effet comme
Dumont que, dans la société communiste telle que la congoit
Marx, la société, dans la mesure ou elle transcendait I'individu,
a disparu, c’est laisser entendre que Marx a soutenu, ailleurs,
I'existence de cette société-la (qui transcende les individus),
qu’il a cru qu’il existait réellement des fins collectives dis-
tinctes des fins individuelles. Or on a vu qu’il n’en est rien. Si,



58 PHILOSOPHIQUES

dans la société communiste de Marx, la société (au sens de
Dumont) peut disparaitre, s’évanouir, c'est tout simplement
parce que cette société n’a jamais réellement existé pour
Marx. Et n’ayant jamais réellement existé, elle pourra donc
se dissoudre un jour comme un nuage idéologique, laissant
derriere lui la seule réalité sociale qui ait jamais réellement
existé, c’est-a-dire la juxtaposition des individus vivants, la
société au sens spécifiquement moderne du terme, que
Hannah Arendt définit comme la «forme sous laquelle on
donne une importance publique au fait que les bommes
dépendent les uns des autres pour vivre et rien de plus»31.

C'est de I'’émergence de cette forme historique nou-
velle, la société, que procede l'individualisme moderne,
social. Ce qui veut dire que celui-ci, contrairement a ce que
suggere la perspective de Dumont sur I'idéologie moderne,
n’est pas une cause, un explicans, mais bien plutdt une
conséquence, le résultat de la socialisation du monde, la
répercussion ou le contrecoup sur les individus de I’avéne-
ment de la société. Ce qui n’avait d’ailleurs pas échappé a
Tocqueville, le premier théoricien de la modernité et de son
individualisme, dont s’inspire beaucoup Dumont mais sans
étre toujours fidele a son esprit.

Car Tocqueville, lui, avait fort bien vu le caractere social
de I'individualisme moderne ; il fut méme le premier a saisir,
avec une clairvoyance géniale (des 1840!), que le pouvoir
social (il use de cette expression dans la 4€ partie De la
démocratie en Amérique) qui caractérise les démocraties
modernes est générateur a la fois de despotisme et d’indivi-
dualisme, en ce sens qu'il ne peut croitre qu’aux dépens de
la liberté des individus, de leur capacité et de leur volonté
d’agir, en livrant ceux-ci a I'isolement et a ’esseulement. Ce
pouvoir social, Tocqueville le définit comme étant non pas
tant celui de la «classe industrielle», qui en est le simple
véhicule, que celui de la «propriété industrielle»32 dont il
émane et qui tend, de par sa logique propre, a la fusion des
classes, a 'homogénéisation sociale. La classe industrielle,
issue de I'émancipation du travail (de ce que Arendt, lectrice
plus perspicace de Tocqueville, désigne comme I'apparition
sur la scéne publique du processus vital), apres s’étre éten-
due et enrichie «des débris de toutes les autres (classes) »,
«n’augmente (...) point ses droits avec son importance»

31. Condition de I'bomme moderne, p. 57 ; c’est moi qui souligne.

32. Ce qui faitdire 2 Tocqueville que «de nos jours, les propriétaires fonciers et les
agriculteurs sont encore de tous les citoyens ceux qui échappent le plus
aisément au contrdle du pouvoir social » (De la démocratie en Amérique, Paris,
Editions Génin, Librairie de Médicis, 1951, tome II, p. 444).



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 59

mais «menace de devenir la classe principale, et, pour ainsi
dire la classe unique»33.

En effet, le pouvoir social, qui est généré par et se
nourrit de la propriété industrielle (c’est-a-dire de I'appro-
priation et de la transformation du monde par une activité
du travail affranchie des restrictions traditionnelles qui la
confinaient au domaine privé familial) rend les hommes
égaux entre eux en les réduisant a leur plus petit commun
dénominateur, a leur force de travail, a la vie en eux. Il place
les hommes, comme le dit si bien Tocqueville, «a c6té les
uns des autres, sans lien commun qui les retienne »34_Sans
lien si ce n'est celui que commande la simple survie de
I’espéce réglée par une administration anonyme35. D’ou
I'individualisme spécifiquement moderne: «L’individua-
lisme est d’origine démocratique, et il menace de se déve-
lopper 2 mesure que les conditions s’égalisent (...) A mesure
que les conditions s’égalisent, il se renconte un plus grand
nombre d’individus qui, n’étant plus assez riches ni assez
puissants pour exercer une grande influence sur le sort de
leurs semblables, ont acquis cependant ou ont conservé
assez de lumieres et de biens pour pouvoir se suffire a
eux-mémes. Ceux-12 ne doivent rien a personne, ils n’atten-
dent pour ainsi dire rien de personne; ils s’habituent a se
considérer toujours isolément, et ils se figurent volontiers
que leur destinée tout entiére est entre leurs mains »3%.

Dans cet individualisme inhérent a la forme démocratique
moderne, et qui s’étend a proportion de la ruine du domaine
publico-politique générée par I'accroissement du pouvoir so-
cial, Tocqueville a su diagnostiquer, il y a plus d’un siecle et
demi, I'un des plus graves dangers auxquels nous expose la
socialisation du monde et de 'homme : «Les sentiments et les
idées ne se renouvellent, le coeur ne s’agrandit et Pesprit
humain ne se développe que par l'action réciproque des
hommes les uns sur les autres. J'ai fait voir que cette action est
presque nulle dans les pays démocratiques»37.

Ne serait-il pas possible, en prenant appui sur 'analyse
tocquevillienne de la démocratie moderne, de réinvestir le

33 Ibid, t 1, p. 423.

34. Ibid, U 11, p. 247.

35. Administration anonyme qui, dans L’idéologie allemande, s’identifie a 1a socié-
. «Dans la société communiste (...) personne n’est enfermé dans un cercle
exclusif d’activités et chacun peut se former dans n’importe quelle branche de
son choix; c’est la société qui regle la production générale et qui me permet
ainsi de faire aujourd’hui telle chose, demain telle autre... » ((Euvres, Piéiade,
t. I, p. 1065). Quelle société? Ou plutdt: qui dans la société?

36. Op. cit., t. 11, p. 243-244.

37. Ibid, 1, p. 149.



60 PHILOSOPHIQUES

theme de l'individualisme marxien? Un tel réinvestissement
exigerait d'une part que I’'on reconstruise la trame des événe-
ments et des ruptures historiques qui ont conduit a rendre
philosophiquement concevable et politiquement réalisable, a
partir du XIX€ sieécle, cette humanité sociale (gesellschaftliche
Menschbeit) que Marx appelait de ses voeux. Humanité so-
ciale : ¢’est-a-dire un monde ou, selon Tocqueville, les indivi-
dus, bien qu’isolés les uns des autres, indépendants, «sans lien
commun qui les retienne», n’en ont pas moins une vue claire
de la «notion générale du semblable », a tel point que pour de
tels individus «les devoirs envers I’espéce», le dévouement
«pour la cause de I'humanité» I'emporteraient de beaucoup
sur «le dévouement envers un homme»38.

D’autre part, parallelement a cette démarche historico-cri-
tique, se profile une autre tiche qui consisterait a retracer la
genese philosophique et a élucider la structure conceptuelle de
cet individualisme social dont la pensée marxienne constitue
I'expression la plus achevée. A cet égard, la critique de I'antihu-
manisme contemporain que menent conjointement depuis plus
d'une quinzaine d’années Alain Renaut et Luc Ferry, pourrait
servir, me semble-t-il, de propédeutique. Je songe particuli¢re-
ment a P'ouvrage déja cité de Renaut, L'ére de l'individu, ou la
critique de I'antihumanisme s’éléve a la hauteur d'une véritable
théorie de la philosophie modermne fondée sur I'’hypothése
d'une «dérive individualiste de la subjectivité», d’un travestisse-
ment progressif des principes et des idéaux de I'’humanisme
moderne. Sans préjuger ici de la valeur de vérité de cette théorie
— qui a peut-étre, soit dit en passant, le défaut de négliger les
conditions historiques concretes, spécifiquement sociales, de
I'individualisme moderne —, il me semble qu’une réflexion sur
la logique inhérente a I'identité de I'individuel et du social chez
Marx pourrait tirer profit de I'analyse rigoureuse que fait Renaut
du «dispositif intellectuel inédit» par lequel, dans la pensée
moderne, «|'affirmation de I'individualité devient soudain com-
patible avec celle d’une rationalité du réel»39.

Voila, brievement esquissés, deux aspects solidaires
d’une méme recherche qui se voudrait d’abord soucieuse
d’éclairer les enjeux d’une pensée toujours actuelle, et dont
j'ai simplement voulu montrer ici qu’elle échappe nécessai-
rement a la lecture de Louis Dumont.

Département de philosophie
Université du Québec a Trois-Riviéres.

38. Jbid, v 11, p. 136.
39. Passage qui figure au verso de la couverture de L'¢re de I'individu.



