
Tous droits réservés © Société de philosophie du Québec, 1991 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 11 fév. 2026 01:55

Philosophiques

L’homme de Marx est-il un sujet individuel ou un être social?
À propos de l’interprétation de Marx par Louis Dumont
Serge Cantin

Volume 18, numéro 1, printemps 1991

URI : https://id.erudit.org/iderudit/027140ar
DOI : https://doi.org/10.7202/027140ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Société de philosophie du Québec

ISSN
0316-2923 (imprimé)
1492-1391 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Cantin, S. (1991). L’homme de Marx est-il un sujet individuel ou un être social?
À propos de l’interprétation de Marx par Louis Dumont. Philosophiques, 18(1),
25–60. https://doi.org/10.7202/027140ar

Résumé de l'article
Prenant le contre-pied de l'opinion généralement admise concernant
l'anthropologie marxienne, Louis Dumont (dans son ouvrage Homo JEqualis.
Genèse et épanouissement de l'idéologie économique} désigne celle-ci comme
l'expression la plus achevée de l'idéologie individualiste moderne. Cet article
examine les principaux arguments à l'appui de cette interprétation et
s'interroge sur sa capacité à éclairer l'enjeu que recèle la conception
marxienne de l'homme. Je me propose de montrer que l'opposition rigoureuse
entre holisme et individualisme dans laquelle s'enferme la lecture
dumontienne laisse échapper cet enjeu, que seule une juste appréhension du
naturalisme marxien est, selon moi, en mesure de révéler. Le texte se divise en
trois parties. La première expose les grandes lignes de la théorie dumontienne
de l'idéologie moderne et attire l'attention sur les deux difficultés
épistémologiques majeures auxquelles se heurte l'application de cette théorie à
Marx. La seconde partie montre en quoi le naturalisme conséquent de Marx
suppose le rejet et le dépassement de l'alternative holisme/individualisme.
Dans la troisième partie, enfin, je m'efforce de poser quelques jalons en vue
d'une recherche qui prendrait pour thème l'individualisme social de Marx.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/
https://id.erudit.org/iderudit/027140ar
https://doi.org/10.7202/027140ar
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/1991-v18-n1-philoso1792/
https://www.erudit.org/fr/revues/philoso/


PHILOSOPHIQUES, Vol. XVIII, N u m é r o 1, Pr intemps 1 9 9 1 

L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET 
INDIVIDUEL OU UN ÊTRE SOCIAL? 

À propos de l'interprétation de Marx 
par Louis Dumont 

par Serge Cantin 

RÉSUMÉ. Prenant le contre-pied de l'opinion généralement ad­
mise concernant l'anthropologie marxienne, Louis Dumont 
(dans son ouvrage Homo JEqualis. Genèse et épanouissement 
de l'idéologie économique} désigne celle-ci comme l'expres­
sion la plus achevée de l'idéologie individualiste moderne. Cet 
article examine les principaux arguments à l'appui de cette 
interprétation et s'interroge sur sa capacité à éclairer l'enjeu 
que recèle la conception marxienne de l'homme. Je me pro­
pose de montrer que l'opposition rigoureuse entre holisme et 
individualisme dans laquelle s'enferme la lecture dumontienne 
laisse échapper cet enjeu, que seule une juste appréhension du 
naturalisme marxien est, selon moi, en mesure de révéler. Le 
texte se divise en trois parties. La première expose les grandes 
lignes de la théorie dumontienne de l'idéologie moderne et 
attire l'attention sur les deux difficultés épistémologiques ma­
jeures auxquelles se heurte l'application de cette théorie à 
Marx. La seconde partie montre en quoi le naturalisme consé­
quent de Marx suppose le rejet et le dépassement de l'alterna­
tive holisme/individualisme. Dans la troisième partie, enfin, je 
m'efforce de poser quelques jalons en vue d'une recherche qui 
prendrait pour thème l'individualisme social de Marx. 

ABSTRACT. Challenging what is widely taught and believed to be 
the case about Marx's anthropology, Louis Dumont (in his book 
From Mandeville to Marx. The Genesis and Triumph of Econo­
mic Ideology} identifies it as the ultimate achievement of the 
modern individualist ideology. This paper looks at the main 
arguments of this interpretation and questions about its capa­
city of focusing on what is really at stake in the Marxian 
conception of man. I shall argue that Marx's naturalism invali­
date the over-rigid opposition between holism and individua­
lism within which Dumont imprisons Marx. The paper is 



2 6 PHILOSOPHIQUES 

divided into three parts. The first part deals with D u m o n f s 
theory of modern Ideology which supports and informs his 
interpretation of Marx; it focuses on two major epistemological 
difficulties inherent in the application of this theory to Marx. 
The second part shows how the naturalism of Marx makes the 
principle of an opposition between holism and individualism 
irrelevant. In the third part, I confine myself to a brief outline 
of a research to be done into Marx's social individualism. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 2 7 

La question qui donne son titre à cet article ne s'impose 
pas d'emblée à l'attention philosophique actuelle. Le fait est 
que depuis une quinzaine d'années, c'est-à-dire depuis que 
le marxisme a amorcé son irrésistible mouvement de déclin 
idéologique en Occident, ce genre de questions ne suscite 
plus guère qu'un intérêt mitigé, voire une certaine mé­
fiance. Or voilà qu'avec l'effondrement aussi rapide que 
spectaculaire de l'empire soviétique, cette méfiance, légi­
time ou non, risque de faire place à l'indifférence, indiffé­
rence non pas tant philosophique, du reste, que politique. 

À cet égard, il est frappant de constater que nombre de 
ceux qui, hier encore, nous enseignaient avec une ferveur 
quasi religieuse que la doctrine de Marx avait en elle-même 
la faculté d'opérer la réconciliation tant souhaitée, tant 
rêvée depuis Platon, de la philosophie et de la politique, 
n'attendent plus désormais de la lecture de L'idéologie 
allemande ou des Manuscrits de 1844 que ce que d'autres, 
plus philosophes sans doute, y avaient toujours cherché, à 
savoir cette satisfaction purement intellectuelle que procure 
la fréquentation d'un grand penseur. Ainsi, et assez ironi­
quement, celui que l'on regardait naguère comme le plus 
grand fossoyeur des vertus philosophiques de tous les 
temps, se voit peu à peu relégué au musée de la philosophie 
occidentale, quitte à ce qu'on lui réserve une place de choix 
parmi ces autres monuments d'une tradition que l'on conti­
nue certes de vénérer, mais dont on ne semble plus espérer 
grand-chose eu égard aux problèmes inédits auxquels nous 
sommes confrontés en cette fin du XXe siècle. 

Je voudrais m'élever contre un tel traitement que l'on 
est en passe d'infliger à l'œuvre de Marx, et tenter de 
montrer, à travers la reprise de la question du statut de 
l'homme marxien, qu'en dépit de son apparente éclipse de 
notre champ intellectuel, cette œuvre appartient toujours, 
qu'on le veuille ou non, à notre horizon politique et qu'elle 
mérite par conséquent d'être discutée, non seulement sur 
le plan de sa cohérence interne, mais également à partir de 
ce qui, dans notre présent postmarxiste, nous place à nou­
veau devant la tâche impérieuse de définir l'humanité de 
l'homme. 

* * * 



2 8 PHILOSOPHIQUES 

Cela posé, on ne se demandera pas moins quel intérêt 
il peut y avoir à réfléchir sur une question dont la réponse 
confine au lieu commun. Prendre l'anthropologie mar­
xienne pour thème de recherche, n'est-ce-pas en effet se 
condamner d'avance à répéter, sous une forme ou sous une 
autre, que Marx est le fondateur d'une théorie matérialiste 
de l'histoire et de la société qui, à la soi-disant liberté des 
sujets individuels, oppose la loi d'airain des forces produc­
tives préexistant à ceux-ci et conditionnant leur destin? 
Telle est, on s'en souviendra, l'évidence première que n'eu­
rent de cesse de nous rappeler les néomarxistes des années 
soixante, se réclamant de l'autorité de Marx pour nous 
mettre en garde contre les pièges de l'idéalisme et de l'hu­
manisme dissimulés derrière le postulat d'autonomie de 
l'individu. On songe bien sûr en tout premier lieu à Louis 
Althusser, qui s'était investi de la noble mission de réveiller 
de leur sommeil narcissique les Sujets que nous nous ima­
ginions être, afin de les amener, par la médiation de la 
science marxiste, à accepter de se voir tels qu'ils sont, 
c'est-à-dire comme de simples «supports de structures», 
comme les éléments d'un système social qui fonctionne au 
mépris des intentions et des volontés individuelles. 

Cette sévère leçon de lucidité et d'humilité que les gens 
de ma génération apprirent dans leur jeunesse en lisant 
Althusser, qui niera que c'est à Marx d'abord que nous la 
devons? À Marx qui fut et reste, ne l'oublions pas, le premier 
de nos «maîtres du soupçon», celui qui, pour le meilleur et 
pour le pire, nous a déniaisés sur nous-mêmes en nous 
montrant comment, par quel mécanisme idéologique, un 
individu concret, toujours dépendant du milieu naturel et 
social où il vit, en arrive pourtant à se concevoir illusoire­
ment comme un être autonome et libre. 

Bref: qui oserait mettre sérieusement en doute la nature 
sociale de l'homme marxien? Et qui voudrait pousser l'au­
dace, ou la provocation intellectuelle, jusqu'à prétendre 
que, pour Marx, l'homme est essentiellement un sujet indi­
viduel ? 

Voilà bien pourtant la thèse défendue par deux émi-
nents penseurs français contemporains, Michel Henry et 
Louis Dumont, le premier dans son monumental Marx paru 
chez Gallimard en 1976, le second dans Homo Aiqualis paru 
l'année suivante chez le même éditeur. 

Il serait sans doute intéressant de comparer entre elles 
ces deux conceptions très distinctes de l'individualisme 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 2 9 

marxien. Mais pareille tâche excédant, et de loin, les limites 
d'un article, il m'a fallu me résoudre à mettre de côté 
l'individualisme de Marx selon Michel Henry1 pour m'en 
tenir exclusivement à l'interprétation qu'en propose Louis 
Dumont aux sections 7, 8 et 9 de Homo Mqualis. Je ferai 
également appel à l'autre œuvre maîtresse de Louis Du­
mont, Homo hierarchicus (Gallimard, 1967), et de même 
qu'à son plus récent ouvrage, Essais sur l'individualisme 
(Seuil, 1983)2-

Ce que je voudrais montrer c'est que cette interpréta­
tion se heurte à une série d'objections qui rendent intenable 
la thèse d'un Marx individualiste au sens de Dumont, qui 
confond sous son concept d'individualisme individualité et 
subjectivité, indépendance et autonomie. Ma thèse est que 
le naturalisme conséquent de Marx, et la conception de 
l'homme comme individu socialisé qui s'y rattache, se si­
tuent au-delà de l'opposition entre holisme et individua­
lisme où s'enferme la réflexion de Louis Dumont. 

Le texte se divise en trois parties. La première met en 
relief les deux difficultés épistémologiques majeures que 
pose l'application à la pensée marxienne de la problémati­
que de Louis Dumont sur l'idéologie moderne. La seconde 
veut montrer en quoi le naturalisme de Marx requiert le rejet 
et le dépassement de l'opposition principielle du holisme et 
de l'individualisme que présuppose la lecture dumon-
tienne. Dans la troisième partie, enfin, je m'interrogerai 
brièvement sur la possibilité et les conditions d'un réinves­
tissement du thème de l'individualisme marxien. 

I. MAKX À L'ÉPREUVE DE LA THÉORIE 
DUMONTIENNE DE L'IDÉOLOGIE MODERNE 

Puisque l'interprétation de Marx par Louis Dumont se 
présente en quelque sorte comme une application et une 
vérification de ce que ce dernier appelle sa «perspective 
anthropologique sur l'idéologie moderne»3, il apparaît in­
dispensable, avant d'entrer dans le vif du sujet, de fournir 
un aperçu de cette perspective. 

1. J'ai déjà consacré une réflexion approfondie au Marx de M. Henry dans mon 
livre, Le philosophe et le déni du politique, qui devrait paraître sous peu. 

2. Dans la suite, Homo hierarchicus sera désigné par HH, Homo JEqualis par HA, 
et Essais sur l'individualisme par EI. 

3. Tel est le sous-titre que Dumont donne à ses Essais sur l'individualisme. 



3 0 PHILOSOPHIQUES 

J'ouvre tout de suite une parenthèse. S'il est vrai, ainsi 
que Marx lui-même nous l'a appris, qu'il ne peut y avoir 
d'interprétation neutre, absolument objective d'une œuvre, 
force est d'admettre cependant que tous les interprètes ou 
exégètes n'arrivent pas aussi bien armés dans l'œuvre qu'ils 
ont choisi d'étudier que ne l'est Louis Dumont vis-à-vis du 
texte marxien. Marx ne fournit-il à Dumont qu'un prétexte 
pour vérifier ou conforter ses hypothèses sur l'idéologie 
moderne ? Il est bien sûr trop tôt pour en décider, mais c'est 
là en tout cas une éventualité que la nature même de la 
démarche de Dumont oblige à envisager. En outre, et bien 
qu'il serait assez présomptueux de prétendre pouvoir se 
prononcer ici sur la valeur de vérité de la théorie générale 
de Dumont, il est vraisemblable sinon probable qu'une mise 
à l'épreuve rigoureuse du bien-fondé de son interprétation 
de Marx ne sera pas sans conséquence sur la problématique 
dont elle s'inspire. 

Une présentation détaillée de cette problématique ne 
pouvant évidemment pas prendre place dans le cadre de cet 
article, je me bornerai à examiner les principaux concepts 
autour desquels elle s'articule et qui vont intervenir direc­
tement dans l'interprétation de Marx. 

Holisme et individualisme 

Considérons en premier lieu les deux concepts fonda­
mentaux et antithétiques qui forment l'assise de la recon­
struction dumontienne de l'histoire des idées et des valeurs 
modernes : ceux de holisme et d'individualisme. Il ne s'agit, 
à ce stade-ci, que de dessiner les contours de ces concepts, 
dont le sens devrait se préciser au fur et à mesure que je 
testerai leur validité épistémologique et leur valeur heuris­
tique au regard de la doctrine marxienne. 

Voici donc comment Dumont lui-même définit ces deux 
concepts dans Ie petit lexique de quelques mots-clefs qu'il 
a cru bon d'annexer à ses Essais sur l'individualisme. D'a­
bord le concept de holisme. 

«HOLISME: on désigne comme holiste, dit Dumont, 
une idéologie qui valorise la totalité sociale et néglige ou 
subordonne l'individu humain; voir l 'opposé: Individua­
lisme. Par extension une sociologie est holiste si elle part de 
la société globale et non de l'individu supposé donné indé­
pendamment» (EI, 263). 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 3 1 

Arrêtons-nous un instant à cette définition. D'abord 
simplement pour signaler à ceux qui ignoreraient tout des 
travaux de Dumont, que ce dernier a développé son concept 
de holisme à l'occasion de sa fameuse recherche sur la 
société de castes indienne. Voyant en celle-ci une forme 
particulièrement pure de holisme, Dumont en a fait sa 
référence primordiale, le modèle ou le prototype de toute 
idéologie holiste. Mais qu'est-ce qui autorise Dumont à 
conférer au système de castes indien ce statut de modèle de 
l'idéologie holiste? Ce qui revient à se demander à quelle 
définition répond son concept de holisme. 

L'élément essentiel de cette définition est contenu dans 
le titre du fameux ouvrage de Dumont sur la société in­
dienne, Homo hierarchicus. La hiérarchie telle que la 
conçoit Dumont doit être distinguée du simple rapport de 
pouvoir ou de commandement d'un individu sur un autre. 
Dans une société holiste, en effet, l'autorité qu'un homme 
exerce sur un autre homme n'est légitime que pour autant 
qu'elle s'inscrit dans une structure hiérarchique englobante 
qui est, souligne Dumont, une relation «entre un tout (ou 
un ensemble) et un élément de ce tout (ou ensemble) ou 
encore entre deux parties par référence au tout» (EI, 263). 
Autrement dit — et je suis forcé ici d'aller au plus pressé —, 
une société sera dite holiste ou hiérarchique (les deux 
termes étant finalement équivalents chez Dumont) lorsque 
la réalité de l'individu humain faisant partie de cette société 
est déterminée en fonction du tout, lorsque l'être de l'indi­
vidu se trouve entièrement défini par la place qu'il occupe 
dans l'ensemble social, par sa position dans une échelle de 
statuts séparés mais étroitement interdépendants. Holiste 
est la société où la subordination est «reconnue comme 
naturelle et nécessaire», dit Dumont (HA, 70). Reconnais­
sance qui ne peut elle-même s'opérer, il me semble, qu'en 
vertu de ce que l'on pourrait appeler l'extraversion du sujet, 
que dans la mesure où pour s'appréhender l'individu se 
détourne de soi et regarde vers Tailleurs, vers le Cosmos, 
qui sert de modèle à la société. De sorte que la société 
holiste tiendrait son ordre, son origine et sa finalité, de plus 
loin que d'elle-même, d'une réalité irréductible à l'associa­
tion des hommes à des fins utilitaires, réalité à la fois 
transcendante et englobante, en un mot sacrée. En somme, 
si je comprends bien Dumont, seraient holistes, à des degrés 
variables, aussi bien les sociétés actuelles qui ne partagent 
pas les valeurs fondamentales de la civilisation moderne 
occidentale, notamment la valeur «individu», que toutes les 



3 2 PHILOSOPHIQUES 

sociétés prémodernes, ou dites traditionnelles, sans excep­
tion. 

Passons maintenant à l'autre concept-clé, celui d'indivi­
dualisme : 

«INDIVIDUALISME: 1) On désigne comme individua­
liste, par opposition au holisme, une idéologie qui valorise 
l'individu (...) et néglige ou subordonne la totalité sociale 
(...) 2) Ayant trouvé que l'individualisme dans ce sens est un 
trait majeur dans la configuration de traits qui constitue 
l'idéologie moderne, on désigne cette configuration elle-
même comme individualiste ou comme "l'idéologie indivi­
dualiste", ou l'individualisme. Voir Relations.» (EI 264). 

Voyons donc ce que dit Dumont au mot Relations, qui 
est, et l'on comprendra pourquoi plus loin, particulière­
ment important en ce qui regarde l'interprétation de Marx. 

«RELATIONS : Dans la configuration idéologique indivi­
dualiste, la relation de l'homme aux choses (à la nature, à 
l'objet) est valorisée à l'encontre de la relation entre 
hommes. Le contraire est vrai des idéologies holistes» 
(EI, 264). 

Mais la définition dumontienne de l'individualisme ne 
serait pas complète si l'on ne mentionnait ses deux attributs 
essentiels : la liberté et l'égalité. Alors que le holisme, on l'a 
vu, implique la hiérarchie, l'individualisme, qui constitue la 
dimension fondatrice de l'idéologie moderne, implique à la 
fois liberté et égalité, même si dans les faits, ne manque pas 
de noter Dumont, qui a lu Tocqueville, «égalité et liberté ne 
convergent pas toujours» (HA, 12). 

Mais quoi qu'il en soit de la difficulté à les réconcilier 
dans la réalité, il reste qu'en principe, c'est-à-dire sur le plan 
de la représentation idéologique où se situe la problémati­
que de Dumont, les valeurs d'égalité et de liberté vont de 
pair et s'impliquent réciproquement en tant qu'éléments 
constitutifs de l'individualisme moderne. En donnant la 
primauté idéologique à l'être humain individuel, nous, mo­
dernes, postulons que «chaque homme est une incarnation 
de l'humanité toute entière, et comme tel égal à tout autre 
homme, et libre» (HA, 12). Autrement dit — et par opposi­
tion aux sociétés holistes où c'est la société elle-même 
comme totalité qui est condition du sens —, dans nos 
sociétés modernes, c'est l'individu et lui seul qui est porteur 
du sens et des valeurs d'égalité et de liberté qui s'y ratta­
chent; il n'y a plus rien au-dessus de l'être individuel, la 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 3 3 

hiérarchie a disparu : «il ne nous reste, dit Dumont, qu'une 
collection d'individus, et la construction d'un pouvoir au-
dessus d'eux ne peut plus être justifiée qu'en supposant le 
consentement commun des membres de l'association» (EI, 
86). 

Cette dernière déclaration évoque bien sûr la théorie 
moderne du droit naturel et les doctrines du contrat social 
qui s'en inspirent, et envers lesquelles Dumont ne cache pas 
son hostilité dans la mesure où elles participent de l'idéolo­
gie individualiste moderne. Car — et c'est là un point à 
retenir — Dumont, à la différence de Tocqueville, à qui il 
emprunte d'ailleurs beaucoup, rejette en bloc la modernité 
et son idéologie individualiste. 

Ainsi commençons-nous à nous faire une meilleure idée 
de ce que Dumont entend par holisme et individualisme. 
Mais il nous manque encore un point capital de la problé­
matique de Dumont : à savoir que ces deux idéologies glo­
bales sont conçues comme contradictoires dans leur 
principe et radicalement exclusives l'une de l'autre. En 
effet, et bien que les Essais sur l'individualisme s'efforcent 
de reconstituer, à partir de la figure du renonçant stoïcien 
puis chrétien, le schéma de transformation historique du 
holisme en individualisme en Occident, il n'en demeure pas 
moins que pour Dumont l'idéologie individualiste corres­
pond à l'avènement de quelque chose de radicalement nou­
veau dans l'histoire, à la mise en place d'un ensemble 
d'idées et de valeurs non seulement hétérogènes à celles du 
holisme mais qui en constituent l'antithèse absolue. Or c'est 
précisément contre cette «décision principielle de considé­
rer holisme et individualisme comme deux contraires entre 
lesquels tout tiers est exclu» que s'élève Alain Renaut dans 
L'ère de l'individu-, «si, dit-il, entre la valorisation du tout 
et celle de l'individu, il n'y a rien qui se puisse envisager, il 
n'y a rien non plus qui, entre le holisme des sociétés tradi­
tionnelles et l'individualisme tel que nous le connaissons, 
eût pu survenir et à travers quoi un autre pôle de valorisa­
tion eût pu être constitué. L'appréhension de l'histoire 
dérive ici à l'évidence de la construction des concepts à 
l'aide desquels on l'aborde»4. 

De la construction des concepts qui suppose elle-même 
l'adoption d'une méthode. Or quelle est la méthode de 
Dumont? Il s'en explique au tout début des Essais, lorsqu'il 
rappelle «qu'il y a deux sortes de sociologies quant à leur 

4. L'ère de l'individu, Paris, Gallimard, 1989, p- 80. 



3 4 PHILOSOPHIQUES 

point de départ et à leur démarche globale. Dans la pre­
mière, on part, comme il est naturel aux modernes, des 
individus humains pour les voir ensuite en société ; parfois 
même on essaie de faire naître la société de l'interaction des 
individus. Dans l'autre sorte de sociologie, on part du fait 
que l'homme est un être social, on pose donc comme irré­
ductible à toute composition le fait global de la société — 
non pas de "la société" dans l'abstrait, mais chaque fois de 
telle société concrète particulière avec ses institutions et ses 
représentations spécifiques. Puisqu'on a parlé d'individua­
lisme méthodologique pour le premier cas, on pourrait 
parler de holisme méthodologique dans celui-ci» (EI, 11-
12). 

Ayons bien présent à l'esprit que Dumont appartient à 
l'Ecole française de sociologie, qu'il est un disciple d'Emile 
Durkheim et surtout de Marcel Mauss, dont il se réclame 
partout dans son œuvre, en particulier dans l'introduction 
aux Essais qu'il place sous son autorité. Or cette filiation, 
que revendique fièrement Dumont, n'est pas sans compor­
ter des implications décisives sur le plan de l'analyse histo­
rique, notamment en ce qui concerne l'évaluation qui sera 
faite des deux idéologies globales. En effet, l'adhésion de 
Dumont à la méthode sociologique durkheimienne — au 
«holisme méthodologique» identifié à la bonne méthode en 
sociologie par opposition à la mauvaise: «l'individualisme 
méthodologique» — sert de justification à une théorie de 
l'idéologie que l'on pourrait qualifier de manichéenne en ce 
qu'elle postule l'existence d'une bonne et d'une mauvaise 
idéologies. Bonne serait l'idéologie holiste dans la mesure 
où la subordination de l'individu au tout social qui la carac­
térise essentiellement s'accorde avec la nature sociale de 
l'homme telle que l'appréhende la vraie sociologie scienti­
fique, c'est-à-dire celle qui «part du fait que l'homme est un 
être social » et qui pose « comme irréductible à toute compo­
sition le fait global de la société». Mauvaise serait, pour la 
raison inverse, l'idéologie individualiste qui, dès lors qu'elle 
conçoit la société comme un agrégat d'individus, fait abs­
traction de cette socialite fondamentale, ontologique, de 
l'homme et, par là même, nous mystifie sur nous-mêmes. 

Vu à travers un tel prisme, on comprend que le passage 
du holisme à l'individualisme, chez Dumont, prenne néces­
sairement l'aspect d'une régression au sens moral du terme, 
d'une évolution irrémédiable vers le mal. Ce qui fait dire à 
Alain Renaut que «le travail de Dumont ne peut que partici­
per de ces visions apocalyptiques de la modernité» que l'on 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 3 5 

retrouve par exemple chez Allan Bloom, Alain Finkielkraut 
et Michel Henry5. 

Voilà, sommairement exposé, le cadre général de la 
théorie dumontienne. Le point à en retenir en ce qui touche 
à l'interprétation de Marx, c'est l'opposition principielle 
qu'elle établit entre idéologie holiste et idéologie individua­
liste, opposition qui, comme on l'a vu, assoit sa légitimité 
scientifique sur la dichotomie entre « le holisme méthodolo­
gique» identifié à la seule bonne méthode en sciences so­
ciales, et «l'individualisme méthodologique», assimilé à la 
mauvaise. C'est cette dichotomie méthodologique, que Du-
mont prétend retrouver chez Marx, qui, comme on va le voir 
bientôt, hypothèque toute son entreprise d'interprétation6. 

En quoi va consister au juste cette interprétation ? Essen­
tiellement à repérer dans l'œuvre de Marx l'expression mé­
thodologique de «ces deux idéologies inconciliables» (EI, 
35) et à décider laquelle de ces deux idéologies (ou de ces 
deux méthodes) l'emporte finalement, lequel du holisme ou 
de l'individualisme — car, d'après Dumont, tous deux sont, 
selon les textes ou les époques de l'œuvre, présents chez 
Marx — prédomine sur l'autre et fonde en dernière analyse 
la théorie sociologique et anthropologique marxienne. Et la 
réponse de Dumont sera : «Marx est essentiellement indivi­
dualiste» (HA, 139). Plus encore, la pensée de Marx repré­
s e n t e s e l o n D u m o n t le t r i o m p h e d e l ' i d é o l o g i e 
individualiste moderne, son expression la plus achevée, son 
couronnement : « Chez Marx (...), dit Dumont, la créature du 

5. Ibid., cf. p. 90-91. 
6. Sans doute cette opposition du holisme et de l'individualisme doit-elle beau­

coup à la distinction chère à Durkheim (et à bien d'autres encore) entre sociétés 
à solidarité mécanique: solidarité par similitude où la cohérence et l'unité 
sociale tiennent à la non-différenciation des individus, et sociétés à solidarité 
organique où le consensus social se réalise à travers la différenciation. Mais ne 
perdons pas de vue pour autant ce qui fait la spécificité de la démarche de 
Dumont. Car même si Durkheim s'applique à distinguer nettement entre les 
deux solidarités, et même si pour lui la solidarité mécanique, qui tient sa 
cohésion interne de la force de la conscience collective, est en un sens plus vraie 
que la solidarité organique, jamais cependant la distinction durkheimienne ne 
revêt la forme d'une dichotomie et d'une alternative, comme c'est le cas avec 
Dumont, dont la méthode me paraît difficilement compatible avec le «réalisme 
social» de Durkheim. Chez ce dernier, solidarité mécanique et solidarité orga­
nique désignent deux modes de la division du travail, qui est un phénomène 
essentiellement social dont les transformations renvoient à des causes sociales : 
accroissement démographique qui engendre une plus grande densité maté­
rielle, laquelle génère à son tour une intensification des communications et des 
échanges, etc. En comparaison, holisme et individualisme désignent non pas 
des réalités sociales mais des idéologies, des représentations du social, comme 
l'exprime nettement la transition du holisme à l'individualisme que Dumont 
inscrit dans le cadre d'une histoire des idées et des valeurs occidentales dont 
les Essais décrivent les étapes. 



3 6 PHILOSOPHIQUES 

Droit naturel, que les grands philosophes avaient pris soin 
de transmuer lors de la transition à la vie sociale, entre dans 
la société tout armée et sûre de se suffire à elle-même. Le 
socialiste Marx croit à l'individu d'une manière qui n'a pas 
de précédent chez Hobbes, Rousseau et Hegel et même, 
dirait-on, chez Locke» (EI, 111). 

Cette thèse n'est pas sans soulever de nombreuses dif­
ficultés. Au strict plan épistémologique, ou si l'on préfère 
au point de vue de la définition des concepts, j 'en décèle 
deux, sur lesquelles je voudrais me pencher un peu longue­
ment dans cette première étape de mon parcours. La pre­
mière est relative au concept d'idéologie impliqué dans la 
définition dumontienne du holisme et de l'individualisme. 
Dumont recherche et prétend retrouver chez Marx la pré­
sence de ses deux idéologies, holiste et individualiste. Mais 
la question qui se pose est celle-ci : la critique marxienne de 
l'idéologie, et la définition de la réalité qui la commande, 
ne disqualifient-elles pas à l'avance une telle recherche? La 
seconde difficulté, étroitement liée à la première, concerne 
la validité épistémologique du transfert qu'opère Dumont 
lorsqu'il prétend retrouver sa propre définition de l'indivi­
du moderne chez Marx : de la retrouver non pas sous une 
forme négative ou polémique («idéologique» au sens pro­
prement marxien du terme), mais bien plutôt comme pos­
tulation fondamentale de l'anthropologie marxienne. Ce 
transfert est-il légitime? La réponse à cette question sera 
évidemment grosse de conséquences pour celle de savoir si 
Marx est ou non un penseur individualiste — encore que, 
comme on le devine, l'hypothèse d'un Marx individualiste 
ne se limite pas nécessairement au cadre théorique et mé­
thodologique à l'intérieur duquel Dumont la formule. 

Mais portons d'abord notre attention sur la première 
difficulté. 

Idéologie et réalité 

Dumont fait un grand usage du mot « idéologie », un mot 
dont on a, en sciences sociales comme en philosophie, 
beaucoup usé et abusé depuis une trentaine d'années. Tant 
et si bien qu'il est devenu, aux yeux de plusieurs, quelque 
peu suspect. Or le terme en question désigne un concept-
clef de la théorie de Dumont, au moins aussi important que 
ceux auxquels on le trouve le plus souvent associé : holisme 
et individualisme. 



LHOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 3 7 

Force est d'admettre en premier lieu que la conception 
dumontienne de l'idéologie n'a rien de particulièrement 
original. L'idéologie est définie par Dumont comme «un 
ensemble social de représentations ; ensemble des idées et 
valeurs communes dans une société» (EI, 263). On cherche­
rait en vain, dans toute son œuvre, une définition plus 
précise que celle-là, qui correspond à la définition anthro­
pologique la plus large de l'idéologie. 

Cela dit, ce qui intéresse au premier chef Dumont, ce 
n'est pas telle ou telle idéologie particulière, tel ou tel 
ensemble d'idées et de valeurs communes à une société à 
une époque donnée de son histoire. Ou plutôt, ces idéolo­
gies particulières (par exemple le nazisme) n'ont d'intérêt 
que pour autant qu'elles appartiennent à un système de 
représentations plus vaste, englobant, qu'elles se réfèrent à 
un modèle ou à un type idéologique dont chaque idéologie 
particulière constitue l'une des variantes, l'une des combi­
naisons possibles. Or il n'y a, selon Dumont, que deux 
grands types idéologiques, que deux systèmes de représen­
tations de la vie sociale rigoureusement exclusifs l'un de 
l'autre : le holisme et l'individualisme. Sociologiquement 
parlant, le raisonnement de Dumont prend la forme d'une 
alternative stricte : toute société est nécessairement ou ho-
liste, ou individualiste. D'un point de vue anthropologique, 
cela signifie que, bien qu'il soit en réalité (partout et tou­
jours) , se lon Dumont , un être essentiellement social, 
l'homme a la possibilité de se représenter son existence 
sociale, son être-avec-autrui, de deux façons contraires : de 
façon holiste, comme une partie du grand tout social, ou de 
façon individualiste, comme un être autonome et indépen­
dant, comme un individu au sens moderne du terme. 

Mais quel statut Dumont attribue-t-il à ces deux super-
idéologies? Plus précisément: quel rapport l'idéologie ho­
liste ou individualiste entretient-elle avec la société dont elle 
est l'idéologie? Ces idéologies sont-elles produites, sécré­
tées par la société ? Ou doit-on dire au contraire qu'elles sont 
constitutives de la réalité sociale ? Auquel cas il serait inutile 
de distinguer entre les deux niveaux, entre ce que, pour user 
d'une distinction à laquelle Marx tenait beaucoup, les 
hommes s'imaginent qu'ils sont et ce qu'ils sont en réalité. 

Selon toute apparence, Dumont s'inscrit en faux contre 
la conception marxienne de l'idéologie. Pour Marx, on le 
sait, l'idéologie a un statut d'illusion. Illusion efficace certes, 
mais dont l'efficacité ne vient pas de l'idéologie comme telle 
mais bien plutôt de la réalité économico-sociale qu'elle 



3 8 PHILOSOPHIQUES 

représente et occulte tout à la fois, selon un processus 
d'ailleurs assez mystérieux. Mais si l'idéologie n'a pas cette 
signification pour Dumont, si Ton ne peut pas dire que pour 
ce dernier il y aurait d'un côté le réel, qui serait identique 
au vrai, et de l'autre la représentation que les hommes s'en 
font — représentation sans contenu réel, purement formelle 
—, on ne peut pas dire non plus que, chez lui, toute 
distinction entre les deux niveaux, entre la réalité sociale et 
sa représentation, ait disparu et que les deux niveaux se 
confondent. Dumont semble vouloir maintenir, analytique-
ment du moins, une distinction entre d'une part la réalité, 
qui est sociale, et de l'autre la représentation de cette réalité, 
l'idéologie7. 

Comment cette réalité sociale, pré-idéologique, est-elle 
définie par Dumont? Ce qui revient à se demander : qu'est-
ce que l'homme essentiellement pour Dumont? 

Reconnaissons d'abord que l'homme de Dumont n'est 
pas l'homme de Marx. Pour Marx, on le sait, la réalité 
humaine première, «la première condition de toute exist­
ence humaine, donc de toute histoire, c'est que les hommes 
doivent être en mesure de vivre pour être capables de faire 
l'histoire. Or, pour vivre, dit Marx, il faut avant tout manger 
et boire, se loger, se vêtir et maintes choses encore. Le 
premier acte historique, c'est donc la création des moyens 
pour satisfaire ces besoins, la production de la vie matérielle 
elle-même»8. En somme, ce qui est anthropologiquement et 
ontologiquement premier pour Marx, c'est la nécessité vi­
tale, la vie et les moyens de la conserver, donc le travail ou 
encore, dans les termes de Dumont, « le rapport de l'homme 

7. L'idéologie a-t-elle son efficace historique propre? La réponse de Dumont me 
paraît plutôt ambiguë. Car, en dépit de ce que l'on pourrait appeler son 
explication individualiste de la modernité, Dumont insiste sur le fait que 
l'individualisme moderne, quelles que soient ses prétentions, ne change rien 
fondamentalement et ne peut rien changer à la réalité sociale, qui est et 
demeure foncièrement holiste. Toute société, même la société individualiste 
moderne, est dans les faits holiste, c'est-à-dire hiérarchisée (voir à ce sujet 
Homo hierarchicus, p. 23). Toutefois, il ne serait pas tout à fait exact d'affirmer 
que Dumont rejette l'idée d'une incidence de l'idéologie sur la réalité holiste, 
puisque c'est bel et bien, après tout, l'idéologie individualiste — aussi utopique 
et vaine qu'elle soit dans son désir de changer ce qui ne peut l'être, de rendre 
l'individu indépendant de la société — qui est responsable du totalitarisme, 
forme hybride et monstrueuse de holisme qui «résulte de la tentative, dans une 
société où l'individualisme est profondément enraciné, et prédominant, de Ie 
subordonner à la primauté de la société comme totalité» (HA, 21-22). En 
rompant idéologiquement avec le holisme, l'homme moderne demeure hanté 
par lui et cherche à revenir à la « normale », à la totalité, à la socialite « primitive », 
au holisme; mais ce retour, étant donné l'individualisme idéologiquement 
dominant, ne peut s'accomplir, selon Dumont, que sous un mode totalitaire. 

8. L'idéologie allemande, Œuvres, Pléiade, t. III, p. 1059-



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 3 9 

à la nature, aux choses». La question est toutefois de savoir 
si Dumont a raison d'interpréter la primauté que Marx 
accorde à la re lat ion homme/nature sur la re lat ion 
homme/homme, comme une preuve du caractère non social 
et essentiel lement individualiste de son anthropologie. 
Question cruciale qu'on laissera momentanément en sus­
pens pour revenir à celle qui nous préoccupe ici. 

Nous venons de voir ce qui constitue la réalité humaine 
pour Marx. Voyons maintenant ce qu'elle est pour Dumont. 
Nous connaissons déjà la réponse: comme Durkheim, 
comme Mauss, Dumont «part du fait que l'homme est un 
être social». Et c'est cettte définition sociologique de 
l'homme, «l'aperception de la nature sociale de l'homme», 
qui va servir de fil conducteur à toute Ia recherche de 
Dumont et à sa lecture de Marx. L'argument de Dumont va 
consister d'une part à reconnaître chez Marx, en un certain 
nombre de textes de jeunesse (surtout les Manuscrits de 
44), la présence de cette définition soc io log ique de 
l'homme, tout en montrant par ailleurs comment celle-ci 
sera progressivement sacrifiée à une définition très nette­
ment individualiste de l'homme, laquelle manifesterait à 
quel point, en dépit de son extraordinaire sens sociologique 
(i.e. holiste), Marx demeure prisonnier de l'idéologie mo­
derne (i.e. individualiste). Marx, dit Dumont, «n'a pas hési­
té, à partir de L'idéologie allemande, à faire fond sur 
l'aspect individualiste et à sacrifier les vues en somme com­
munautaires gagnées dans les Manuscrits» (HA, 210). 

Je soutiens pour ma part que Marx ne sacrifie rien du 
tout, et ce pour la simple raison que la définition sociologi­
que de l'homme que lui attribue Dumont est étrangère à 
l'anthropologie marxienne, qu'elle est absolument incom­
patible avec la conception que Marx se fait de la réalité 
humaine et sociale, même et surtout dans les Manuscrits de 
44, et qu'elle ne correspond à ses yeux qu'à une idéologie, 
c'est-à-dire à une illusion dépourvue de toute réalité. 

Le malentendu est de taille. Il vient de ce que Dumont 
prête à Marx sa propre conception du social, c'est-à-dire que 
toutes les fois qu'il lit le mot «société» ou «social» sous la 
plume de Marx, il imagine, en bon sociologue durkheimien 
qu'il est, que celui-ci se réfère à une «conscience collective », 
à une réalité qui évoluerait selon ses lois propres et indé­
pendamment des individus, auxquels elle s'imposerait de 
l'extérieur, les contraignant à penser, à sentir et à agir d'une 
façon déterminée. Cette «conscience collective» existe bien 
pour Marx, mais elle a pour nom «idéologie», c'est-à-dire 



4 0 PHILOSOPHIQUES 

qu'elle n'a pas de réalité propre, suigeneris, qu'elle ne tient 
pas sa réalité d'elle-même. La «conscience collective» c'est 
toujours pour Marx l'idéologie de la classe dominante, un 
ensemble de représentations dont l'unique fonction est de 
masquer la réalité socio-économique de l'inégalité et de la 
domination de classe, représentations qui possèdent en 
elles-mêmes si peu de réalité qu'elles disparaîtront un jour, 
dans la société sans classes. 

«En s'agrégant, en se pénétrant, en se fusionnant, les 
âmes individuelles donnent naissance à un être, psychique 
si l'on veut, mais qui constitue une individualité d'un genre 
nouveau»9 . Ainsi se constitue, selon Raymond Aron, la 
«conscience collective» de Durkheim. Prétendre retrouver 
dans l'œuvre de Marx cette «conscience collective», non 
pas, encore une fois, sous la forme d'une idéologie, mais en 
tant que présupposition théorique fondamentale, c'est là se 
méprendre sur le sens de l'entreprise marxienne, méprise 
qui ne fait que témoigner à quel point Louis Dumont est 
obnubilé par sa propre conception, durkheimienne, du so­
cial, au point de la projeter, apparemment en toute incon­
science, sur Marx. Car s'il est une chose que celui-ci a 
dénoncé d'un bout à l'autre de son œuvre, c'est bien cette 
théorie de la conscience collective, de la Société-personne, 
l'hypothèse (théologique) d'une totalité sociale transcen­
dante aux individus et qui vivrait de sa propre vie — hypo­
thèse qui implique l'hypostase de la société comme dirait 
Michel Henry, dont l'interprétation de Marx, pour discuta­
ble qu'elle soit par ailleurs, n'en a pas moins le mérite de 
montrer jusqu'où va la réduction des totalités que ce dernier 
accomplit au nom de l'immanence absolue de l'individu 
vivant10. 

Que dit, en effet, Marx dans les Manuscrits de 44, œuvre 
où, selon Dumont, ce dernier ferait preuve de cette «belle 
aperception sociologique» qu'il abandonnera par la suite 
(cf. HA, 161-174). Il dit ceci, qui est assez explicite il me 
semble: «Il est avant tout nécessaire d'éviter de poser de 
nouveau la "société" comme une abstraction en face de 
l'individu. L'individu est l'être social»1 1 . Commentant ce 
passage, Dumont écrit: «La première proposition semble 
des plus heureuses. Mais, pour nous qui voudrions voir 

9- ARON, Raymond, Les étapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard, 1967, 
p. 372. 

10. Cf. Marx I: Une philosophie de la réalité, Paris, Gallimard, 1976. En particulier 
le chapitre III, pp. 162-279. 

11. Manuscrits de 44, Paris, Éd. sociales, 1972, p. 90. Cité par Dumont, Homo 
/€qualis, p. 158. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 4 1 

distinguer individualisme et hoiisme, elle semble tourner 
court dans l'identification qui suit : "L'individu est l'être 
social" (ou l'essence: Weseri)» (HA, 158). Non seulement 
Dumont s'étonne-t-il de ce que Marx ne partage pas sa 
distinction entre hoiisme et individualisme, mais, prisonnier 
de ses propres présupposés, il ne prend même pas vraiment 
la peine de chercher à comprendre pourquoi, au fond, il ne 
la partage pas, pourquoi cette distinction, fondamentale à 
ses yeux, ne l'est pas pour Marx. Et pourquoi donc n'a-t-elle 
aucune portée pour Marx? Eh bien, pour la simple et bonne 
raison qu'elle est idéologique, que la distinction entre ho­
iisme et individualisme, et chacun de ces concepts mêmes, 
ne correspondent à rien dans la réalité. Dans la réalité telle 
que la conçoit Marx: «l'individu est l'être social». Reste à 
mettre au jour le principe de cette identité à première vue 
étonnante, sinon choquante, tâche qui m'incombera dans la 
seconde partie. Mais en tout cas, à la différence de Dumont, 
il importera de la prendre très au sérieux. 

L'individu de Marx. Indépendance et autonomie. 

Passons maintenant à la seconde difficulté annoncée et 
qui est relative à la définition de l'individu que postule la 
lecture dumontienne de Marx. 

Si Marx ne peut pas être holiste, pour la raison qui vient 
d'être invoquée, il y a de fortes chances qu'il ne soit pas 
davantage individualiste, du moins au sens où l'entend 
Dumont, et ce pour la même raison : parce que l'individua­
lisme tel que le conçoit ce dernier est une idéologie et que 
Marx récuse la prétention de l'idéologie à définir la réalité 
humaine et sociale. Lorsque Marx dit : «L'individu est l'être 
social», que fait-il sinon renvoyer dos à dos hoiisme et 
individualisme? Mais examinons les choses de plus près. 

Louis Dumont propose une double définition de l'indi­
vidu : «...quand nous parlons d'"individu", dit-il, nous dési­
gnons deux choses à la fois : un objet hors de nous, et une 
valeur. La comparaison nous oblige à distinguer analytique-
ment ces deux aspects : d'un côté le sujet empirique parlant, 
pensant et voulant, soit l'échantillon individuel de l'espèce 
humaine tel qu'on le rencontre dans toutes les sociétés; de 
l'autre l'être moral, indépendant, autonome et par suite 
essentiellement non social, qui porte nos valeurs suprêmes 
et se rencontre en premier lieu dans notre idéologie mo­
derne de l'homme et de la société» (1, 35). 



4 2 PHILOSOPHIQUES 

Quand Dumont affirme que la modernité, dont Marx 
serait l'une des figures les plus représentatives, se caracté­
rise essentiellement par le développement de l'individua­
lisme, c'est au second type d'individu qu'il se réfère. Ainsi, 
s'il faut en croire Dumont, l'individu humain serait, pour 
Marx, «un être se suffisant à lui-même et incarnant la valeur 
suprême, un individu dans le sens parfait, moderne du 
terme» (HA, 145). Voyons si cette affirmation est justifiée, si 
l'individu tel que le conçoit Marx est «un être se suffisant à 
lui-même». À cet égard, on me permettra tout d'abord de 
citer un long passage de la Sainte Famille (1845) où Marx 
expose clairement sa position à l'égard de l'individu. 

Pour parler un langage précis et prosaïque, les membres de la 
société civile ne sont pas des atomes. L'atome a pour propriété 
caractéristique de ne pas avoir de propriétés et de ne pas avoir, 
par conséquent, de relation, en raison de sa propre nécessité 
naturelle, avec d'autres êtres extérieurs à lui. L'atome n'a pas 
de besoins, il se suffit à lui-même ; le monde, en dehors de lui, 
est le vide absolu, c'est-à-dire qu'il est sans contenu, sans 
signification, sans langage, justement parce que l'atome pos­
sède en lui-même toute plénitude. L'individu égoïste de la 
société civile a beau, dans sa représentation immatérielle et 
dans son abstraction exsangue, s'enfler jusqu'à Yatome, jus­
qu'à un être sans relations, se suffisant à lui-même, sans 
besoin, absolument plein et bienheureux : la malheureuse 
réalité sensible, quant à elle, ne se soucie point de l'imagina­
tion de cet individu que chacun de ses sens oblige à croire au 
sens qu'ont le monde et les individus extérieurs à lui ; du reste, 
son estomac profane lui rappelle chaque jour que loin d'être 
vide, le monde hors de lui est bien plutôt et à proprement 
parler ce qui le remplit. Chacune des activités et des propriétés 
de son être, chacune de ses impulsions vitales devient un 
besoin, une nécessité qui change son désir égoïste en désir 
d'autres objets et d'autres hommes hors de lui. Or comme le 
besoin de tel individu ne possède aucune signification évi­
dente pour tel autre individu égoïste, détenteur des moyens 
de satisfaire ce besoin, et n'a donc pas de relation directe avec 
sa satisfaction, tout individu est forcé de créer cette relation, 
en devenant également l'entremetteur entre le besoin d'autrui 
et les objets de ce besoin. C'est donc la nécessité naturelle, ce 
sont les propriétés essentielles de l'homme, tout aliénées 
qu'elles paraissent, c'est l'intérêt qui maintient ensemble les 
membres de la société civile : leur vrai lien, c'est la vie civile 
et non la vie politique12. 

Il s'agit là d'un texte très important parce qu'il indique 
sans équivoque que s'il doit y avoir telle chose qu'un indi-

12. Œuvres, Pléiade, t. III, p. 559-560. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 4 3 

vidualisme marxien, la formule de cet individualisme ne 
peut pas être celle que nous propose Dumont. L'individu 
humain n'est pas un atome «se suffisant à lui-même», dit 
Marx. Ce qui ne l'empêche nullement d'admettre par ail­
leurs l'indépendance empirique ou naturelle des individus. 
«Les individus isolés, lit-on dans L'idéologie allemande, ne 
constituent une classe qu'autant qu'ils ont à mener une lutte 
commune contre une autre classe ; au demeurant, eux-
mêmes s'affrontent hostilement dans la concurrence»1 5 . 

À la lumière de ces deux textes, que je tiens pour 
représentatifs de la position que Marx adopte vis-à-vis de 
l'individu, on peut dire ceci : 

1. Les individus sont naturellement, empiriquement iso­
lés et hostiles les uns envers les autres, concurrents dans la 
lutte pour la vie. 2. Mais, à la différence de ce qui se produit 
par exemple chez Hobbes, les hommes de Marx ne sont pas 
absolument forcés de se créer un animal artificiel, un Levia­
than, pour vivre ensemble, la meilleure preuve en étant que 
dans la société communiste de l'avenir il n'y aura plus d'État. 
En fait, aussi isolés soient-ils dans l'état de nature, ou dans 
la société civile, et aussi grande que soit l'hostilité qui les 
oppose dans la lutte pour la vie, les individus n'ont pas le 
choix : pour autant qu'ils sont des individus vivants, ils ont 
besoin les uns des autres pour vivre et sont donc naturelle­
ment interdépendants, c'est-à-dire que le principe de leur 
interdépendance n'est pas politique, ne résulte pas d'un 
pacte. C'est, dit Marx, la nécessité naturelle, l'intérêt qui 
maintient ensemble les individus et les détermine à agir 
comme ils agissent: l'intérêt pour la vie et non pas la 
conscience collective, qui n'est jamais, encore une fois, pour 
Marx que la projection dans le ciel des idées de la domina­
tion réelle d'une classe sur une autre, domination rendue 
nécessaire par la pénurie. La «contrainte» qu'exerce la so­
ciété sur les individus n'a d'autre origine et d'autre fonde­
ment que le besoin naturel, le struggle for life. 

Force est d'admettre que la conception de l'individu qui 
se dégage des passages cités (et de bien d'autres encore que 
l'on ne peut reproduire ici) ne correspond guère à la défi­
nition de l'individu que Dumont prête à Marx, à savoir celle 
d'un sujet moral, se suffisant à lui-même, libre de toute 
attache, purgé de toute dépendance (cf. HA, 145). En fait, 
plus encore que pour Dumont lui-même, cette autosuffi­
sance ontologique et morale du sujet individuel n'est pour 

13. Ibid., p. 1107. 



4 4 PHILOSOPHIQUES 

Marx qu'«une représentation idéelle et idéale» (HH, 22). De 
sorte que l'affirmation précitée de Dumont voulant que 
«Marx croit à l'individu d'une manière qui n'a pas de précé­
dent chez Hobbes, Rousseau et Hegel et même, dirait-on, 
chez Locke», doit être rejetée. Car ce que Marx croit, tout 
au contraire, c'est que l'Individu au sens moderne, l'indivi­
du conçu comme «être de raison, sujet normatif des institu­
tions» (HH, 22), l'individu se suffisant à lui-même, non 
social, loin de définir la réalité de l'individu ou l'individu 
réel, en représente l'occultation bourgeoise et ne sert, à ce 
titre, qu'à masquer les intérêts économiques égoïstes d'in­
dividus concrets et déterminés. De même, quand Marx dé­
clare que «L'homme est l'être le plus haut pour l'homme» 
(cité dans HA, 145), il n'est pas en train de nous dire, comme 
le voudrait Dumont, qu'il croit à l'individu au sens moral du 
terme, à l'individu comme sujet des institutions. Marx ne 
nous parle pas d'un être moral autonome, mais de l'imma­
nence radicale de l'individu vivant, c'est-à-dire d'un «sujet 
empirique de la parole, de la pensée de la volonté, échantil­
lon indivisible de l'espèce humaine, tel qu'on le rencontre 
dans toutes les sociétés». 

C'est là, on s'en souvient, la première des deux défini­
tions que donne Dumont de l'individu et qu'il distingue de 
la définition morale, proprement moderne, que Marx, selon 
lui, adopterait. Or il n'en est rien : Marx ne cesse de dénon­
cer cette conception moderne, bourgeoise de l'individu. 
Plus encore, c'est la distinction qu'établit Dumont entre 
l'individu empirique et l'individu au sens moral et moderne 
du terme — distinction capitale sur laquelle repose toute 
son interprétation de l'individualisme marxien — qui est 
inappplicable à Marx, et cela, mais on le verra mieux plus 
loin, en raison du postulat naturaliste de sa pensée. 

Mais que cette distinction ne puisse pas s'appliquer à 
Marx, voilà ce que Dumont ne peut absolument pas admet­
tre, et l'on devine pourquoi : car cela l'eût forcé à remettre 
en question non seulement la validité de son interprétation 
de Marx, mais, plus grave encore, l'un des critères fonda­
mentaux de sa lecture de la modernité. D'où l'effort de 
Dumont pour faire entrer de force la pensée de Marx dans 
le moule de sa théorie de l'idéologie moderne ; ce qui, étant 
donné la crédibilité scientifique dont l'œuvre de Louis Du­
mont jouit aujourd'hui en Europe comme en Amérique, 
risque d'entraîner de fâcheuses conséquences quant à la 
détermination des enjeux de la pensée marxienne. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 4 5 

Dumont ne cesse de s'étonner et de déplorer que Marx 
ne le suive pas et ne partage pas sa théorie et sa méthode. 
Un peu plus et il reprocherait à Marx d'être Marx! Dumont 
dit par exemple: «dans l'idée de Marx il n'y avait pas de 
contradiction et probablement pas de différence réelle entre 
elles (c'est-à-dire entre les deux définitions de l'individu, 
S.C.) » (HA, 161). Mais pourquoi au fond n'y en avait-il pas ? 
Voilà la question pourtant capitale que Dumont omet tout 
simplement de se poser. Lisons plutôt : «Il est clair que Marx 
a manqué à distinguer systématiquement entre l'individu 
comme fait empirique en relation avec l'espèce ou le genre 
{dus Individuum) et l'individu comme valeur ou comme 
sujet pensant se suffisant à lui-même (das Einzelne) » (HA, 
194). 

«Marx a manqué à distinguer...». Mais non: il n'a pas 
cru nécessaire de distinguer tant il lui paraissait évident que 
l'individu comme valeur, comme sujet pensant se suffisant 
à lui-même, n'est qu'un produit de l'idéologie bourgeoise. 
Ou encore: Marx distingue mais la distinction qu'il opère 
est celle, radicale (et sans doute choquante pour Dumont), 
entre la réalité, qui est la vie, et la non-réalité, c'est-à-dire la 
représentation, la conscience. Distinction qui en implique 
une autre, et que ne peut qu'ignorer Dumont, entre l'auto­
nomie morale et l'indépendance empirique, entre sujet et 
individu. Car si, pour Marx, l'homme est un individu indé­
pendant, il n'est jamais un sujet autonome. 

Dire que Marx récuse la valeur d'autonomie du sujet, 
c'est mettre en question non seulement la possibilité d'une 
éthique marxienne, mais également celle d'une politique 
marxienne digne de ce nom. J'ai tenté ailleurs de dévoiler 
la double origine, philosophique et historique, de ce déni 
du politique au cœur de la pensée marxienne. Ma thèse 
(qu'il ne saurait être question de développer ici) est que 
dans la nouvelle anthropologie mise en place par Marx, la 
dimension proprement politique de l'homme — c'est-à-dire 
cette faculté d'action et de parole qui nous permet à nous 
autres hommes «de transcender l'élémentaire rassemble­
ment imposé à tout le monde par les besoins de la vie»1 4 — 
se trouve écartée au profit d'une conception spécifiquement 
sociale de l'homme 1 5 . Or ce rejet social du politique se 
révèle, chez Marx, inséparable de la décision d'exclure de la 
théorie et de la pratique révolutionaires la valeur d'autono-

14. ARENDT, Hannah, Condition de l'homme moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1983 
p. 46. 

15. Je préciserai, dans la seconde partie, le sens de cette conception spécifiquement 
sociale de l'homme. 



4 6 PHILOSOPHIQUES 

mie du sujet. Ici encore les textes abondent. Je n'en citerai 
qu'un seul, particulièrement probant, tiré une fois de plus 
de la Sainte Famille : 

Peu importe ce que tel ou tel prolétaire, ou même le proléta­
riat tout entier imagine momentanément comme but. Seul 
importe ce qu'il est et ce qu'il sera historiquement contraint 
de faire en conformité de cet être. Son but et son action 
historique lui sont tracés visiblement et irrévocablement, tout 
autant dans la situation même de sa vie que dans toute l'orga­
nisation de la société bourgeoise de ce temps. Point n'est 
besoin d'expliquer ici qu'une grande partie du prolétariat 
anglais et français est déjà conscient de sa tâche historique et 
travaille incessamment à élever cette conscience à la pleine 
lucidité16. 

Ce que dit Marx est on ne peut plus clair : les hommes, 
les prolétaires en l'occurrence, ne disposent, quant à leur 
destin historique, d'aucune autonomie, d'aucune liberté 
d'action, d'aucun pouvoir; la liberté politique dont ils 
croient jouir est pure chimère. Les hommes, ici les prolé­
taires, sont parfaitement déterminés à agir conformément à 
ce qu'ils sont, à agir selon une nécessité qui les dépasse mais 
qui n'est pourtant rien d'autre que la loi de leur destin et 
de leur être: une loi générale et universelle mais qui serait 
en même temps celle de chaque individu pris séparément, 
parfaitement immanente à chacun d'eux. 

Mais un problème subsiste cependant. Comment, en 
effet, une telle absence d'autonomie du sujet peut-elle s'ar­
ticuler avec ce que Dumont appelle, et à juste titre cette fois, 
«l'individualisme du vœu révolutionnaire» (HA, 176), indi­
vidualisme qui s'exprime de façon exemplaire dans le fa­
meux passage de L'idéologie allemande où, parlant pour 
une rare fois de la société communiste, Marx déclare (décla­
ration plutôt étrange à première vue) que dans celle-ci, c'est 
la société elle-même qui va régler la production, laissant 
l'individu libre «de chasser le matin, de pêcher l'après-midi, 
d'élever du bétail dans la soirée, et de critiquer après le 
dîner, exactement selon son bon plaisir, sans jamais devenir 
un chasseur, un pêcheur ou un critique»17. Commentant ce 
passage, Dumont écrit: «On ne voit pas très bien ce qu'il 
reste à la société à régler, en vérité la société semblerait 
s'être évanouie à ce niveau, de manière à débarrasser l'indi­
vidu de tout ce qui échappe à son contrôle (...) L'individu a 
ici son apothéose, il est devenu une société à lui tout seul. 

16. Œuvres, Pléiade, t. III, p. 460. 
17. Ibid., p. 1065. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 4 7 

La société, dans la mesure où elle transcendait l'individu, a 
simplement disparu, en fait il ne reste pas de tout social, pas 
de fins collectives en dehors des fins individuelles» (HA, 
165). C'est là pour Dumont «un paradoxe profond». «Il y a, 
dit-il, un paradoxe profond dans le fait que ce que Marx 
appelle "commun", "communauté" doit disparaître, tandis 
que ce qu'il appelle "société", c'est-à-dire la juxtaposition 
d'individus, sera seulement modifié» (HA, 155). 

Dumont a raison : il y a là un paradoxe profond, mais ce 
paradoxe n'est pas, comme il semble le suggérer, d'ordre 
logique, il n'est pas imputable à une erreur de raisonnement 
de la part de Marx. Ce paradoxe en est d'abord un de 
culture, il évoque l'impasse politique où s'agite l'humanité 
moderne, «le paradoxe d'une cité qui, pour avoir voulu se 
clore au pouvoir du christianisme, au pouvoir d'une opinion 
particulière, s'oblige éternellement à priver le pouvoir de 
toute opinion et l'opinion de tout pouvoir»18. 

À ne considérer que la forme qu'il revêt chez Marx, je 
voudrais maintenant montrer que le paradoxe en question 
va trouver une solution radicale dans le naturalisme des 
Manuscrits de 44, dont Marx ne fera par la suite que déve­
lopper, en toute logique, les conséquences. Cette mise en 
lumière du naturalisme conséquent de Marx s'effectuera 
parallèlement au rejet et au dépassement de l'alternative 
ruineuse devant laquelle nous place Louis Dumont. 

IL AU-DELÀ DE L'ALTERNATIVE HOLISME/ 
INDIVIDUALISME : LE NATURALISME DE MARX. 

En dépit de tous ses efforts pour saisir l'unité de la 
pensée marxienne, Louis Dumont — à l'instar de Michel 
Henry et de Louis Althusser du reste — ne parvient à rendre 
compte de la présence de postulats apparemment contradic­
toires chez Marx qu'en procédant à une sorte de dédouble­
ment de sa personnalité intellectuelle, qu'en construisant 
un Marx bicéphale. Or je ne crois pas qu'il y ait deux Marx; 
il n'y en a qu'un, dont le geste philosophique, pour com­
plexe qu'il soit, trouve néanmoins son principe d'intelligi­
bilité dans le naturalisme des Manuscrits de 1844. Seule une 
juste appréhension de ce naturalisme et, notamment, du 
lien étroit qui le rattache à ce que Hannah Arendt a appelé 

18. MANENT, Pierre, Histoire intellectuelle du libéralisme. Dix leçons, Paris, 
Calmann-Lévy, 1987, p. 14-15. 



4 8 PHILOSOPHIQUES 

«the Rise of the Social »19 à l'époque moderne, détient, selon 
moi, la clef de l'anthropologie marxienne. 

Mais cette juste appréhension du naturalisme marxien 
suppose d'abord le rejet formel de l'alternative dumon-
tienne selon laquelle la pensée de Marx serait ou holiste ou 
individualiste. Après avoir démontré — démonstration épis-
témologique et, pour ainsi dire, toute négative — qu'elle ne 
pouvait par définition être ni l'une ni l'autre, il s'agira 
maintenant, selon une démarche plus positive, de montrer 
que si elle ne peut être ni l'une ni l'autre, c'est d'abord et 
avant tout parce qu'elle repose sur un principe naturaliste 
qui implique la mise hors-jeu de l'alternative elle-même et 
de toute distinction entre l'individuel et le social. 

Le naturalisme de Marx 

Précisons tout d'abord la position de Dumont, la fausse 
alternative devant laquelle il nous place et dont la natura­
lisme de Marx appelle selon moi le dépassement. «Tandis 
que les textes considérés (i.e., VIntroduction à la Critique 
de la philosophie du droit de Hegel et cette Critique elle-
même, La Question juive, L'idéologie allemande, S.C.) ex­
priment ou impliquent de façon prédominante un point de 
vue individualiste, la vue contraire, celle de l'homme comme 
étant essentiellement un être social, est elle aussi présente, 
très explicitement, dans quelques textes ou passages» 
(HA, 141). 

D'où le problème que va poser à Dumont «la juxtaposi­
tion de deux conceptions opposées et leur destin subsé­
quent» (HA, 141), problème qu'il va tenter en vain de 
résoudre en cherchant, sans le chercher vraiment, à com­
prendre l'articulation du holisme et de l'individualisme chez 
Marx. En effet, la tâche est paradoxale et vouée d'avance à 
l'échec dans la mesure où, après avoir établi le principe 
d'une opposition parfaitement exclusive entre holisme et 
individualisme, Dumont s'efforce ensuite de comprendre 
comment il se fait que chez Marx ces deux points de vue 
diamétralement opposés sur le social en arrivent pourtant à 
se concilier, voire à se confondre. Dumont n'est d'ailleurs 
pas loin lui-même de reconnaître l'impossibilité de la tâche 
qu'il s'est fixée, l'incapacité dans laquelle il se trouve, eu 
égard à sa prémisse initiale, de résoudre le problème que 
lui pose Marx : « Disons tout de suite du reste, écrit-il au seuil 
de sa réflexion sur Marx dans Homo JEqualis, que s'il y a là 

19- Cf. Condition de l'homme moderne, pp. 47-60. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 4 9 

un problème pour nous il n'y en a point pour Marx lui-
même, et nous aurons précisément à comprendre ce fait» 
(HA, 141). 

Il va donc s'agir pour Dumont de comprendre ce fait, 
mais de le comprendre dans les limites de sa problématique, 
c'est-à-dire d'expliquer pourquoi «pour Marx l'individu et 
la totalité sociale ne sont pas incompatibles» (HA, 152), tout 
en ne remettant cependant jamais en question le principe 
d'une opposition irréductible entre holisme et individua­
lisme ! Si bien que la question que l'on doit se poser est la 
suivante : est-il possible, à l'intérieur du cadre dumontien, 
d'élucider l'articulation proprement marxienne de l'indivi­
duel et du social ? Il me semble que la méthode même de 
Dumont oblige à répondre par la négative. Mais voyons cela 
de plus près. 

La thèse de Dumont est celle-ci : dans et à partir de 
L'idéologie allemande, «livre d'un individualisme sans fai­
blesse» (HA, 160), Marx «n'a pas hésité (...) à faire fond sur 
l'aspect individualiste et à sacrifier les vues en somme com­
munautaires gagnées dans [es Manuscrits» (HA, 210). Ainsi 
ce que l'on va trouver chez Marx à la place de «la belle et 
catégorique aperception sociologique des Manuscrits » (HA, 
165) ou plutôt de ce que Dumont prétend telle, c'est le 
jugement suivant lequel : « 1) l'individu est premier par 
rapport à la société ; 2) la relation entre l'homme et la nature 
(le travail) est première par rapport aux relations entre les 
hommes» (HA, 183). 

Il importe de souligner l'ordre des raisons dumon-
tiennes : c'est de la démonstration de la vérité de la seconde 
proposition que Dumont va déduire la vérité de la première, 
qui n'en sera en somme que le corollaire. Autrement dit, il 
suffirait selon Dumont de faire la preuve qu'à partir de 1845 
Marx va subordonner la relation entre les hommes à la 
relation de l'homme à la nature qui se joue dans le travail, 
pour qu'il soit du même coup démontré que chez Marx 
l'individu est premier par rapport à la société et, donc, que 
la pensée marxienne est essentiellement individualiste — au 
sens que Dumont donne au terme «individualisme» et qui 
implique, comme on l'a vu, que Marx tiendrait pour réel, et 
non pas pour idéologique, un être indépendant, autonome, 
essentiellement non social. 

Cette thèse soulève, à mon avis, de sérieuses objections 
et ne résiste pas à l'analyse. Mais il me faut procéder par 
ordre. Je considérerai d'abord l'interprétation que propose 



5 0 PHILOSOPHIQUES 

Dumont des Manuscrits de 44, pour montrer que ce que ce 
dernier appelle les vues communautaires de Marx, c'est-à-
dire sociologiques au sens durkheimien du terme, sont, en 
vérité, des vues naturalistes, ou encore que la communauté 
sociale dont Marx parle dans les Manuscrits n'est pas une 
Gemeinschaft ou une universitas mais une essence généri­
que (Gattungsweseri), une communauté essentiellement na­
turelle, l'espèce humaine. Puis je m'attacherai à prouver que 
ce naturalisme, qui implique l'oblitération du sujet et de 
l'homme comme animal politique au sens d'Aristote, ne sera 
jamais remis en question par la suite mais qu'il ira au 
contraire en s'élargissant et en s'approfondissant avec la 
détermination du travail comme activité humaine par excel­
lence. 

Les Manuscrits de 1844 

Selon Dumont, c'est dans les Manuscrits de 44, plus que 
nulle part ailleurs, que s'atteste le holisme de Marx. L'affir­
mation a de quoi étonner, car si, comme le prétend Dumont, 
l'individualisme de Marx est très étroitement lié à son idéo­
logie économique, on comprend mal, du moins à première 
vue, que ce soit justement dans les Manuscrits de 44, qui 
marquent la rencontre de Marx avec l'économie politique, 
que ce dernier se révélerait pleinement holiste, sociologue 
à la Durkheim. L'argumentation de Dumont mérite d'être 
examinée de plus près. 

Dans Homo JEqualis, Dumont signale «un développe­
ment (des Manuscrits de 44) qui abonde en affirmations 
catégoriques de la nature sociale de l'homme» (HA, 156). Le 
développement en question dit ceci (c'est Marx qui parle) : 
«C'est pourquoi tout le mouvement (de la production par 
l'homme de lui-même et de l'autre homme) est essentielle­
ment social'; de même que la société elle-même produit 
Yhomme en tant qu'homme, de même elle est produite par 
lui». «L'activité et la jouissance... sont activité sociale et 
jouissance sociale... la société est la perfection de l'unité 
essentielle de l'homme avec la nature...», «...je suis social 
parce que je suis actif en tant qu'homme... ma propre 
existence est activité sociale». 

Et voici le commentaire de Dumont: «Ce dernier pas­
sage en particulier ne laisse aucun doute : il y a là, explicite­
ment, perception de soi-même comme être social, ce que 
j'appelle "aperception sociologique"» (HA, 156). 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 5 1 

Ce commentaire témoigne on ne peut mieux de la 
profonde méprise, du contresens que commet Dumont (et 
que j'ai déjà signalé) à toutes les fois qu'il trouve sous la 
plume de Marx les mots «social» ou «société». Ni dans ce 
passage, ni en aucun autre texte de Marx d'ailleurs, ces 
termes ne renvoient à une «aperception sociologique» au 
sens de Dumont, aperception qui impliquerait, on l'a vu, 
l'existence d'une conscience collective, d'une entité psychi­
que transcendante. Bien au contraire, conformément aux 
présupposés qui sont les siens depuis 1842 (c'est-à-dire 
depuis le début de sa critique de Hegel), Marx refuse caté­
goriquement que ce qui est commun aux hommes, « l'affaire 
générale», se tienne dans un au-delà de la vie réelle, dans le 
ciel des idées. Ce que Marx ne cesse de dénoncer dans sa 
lutte contre Hegel c'est le formalisme, précisément la ma­
nière dont ce dernier hypostasie «l'affaire générale» dans la 
transcendance d'une essence objective existant en soi et qui 
viendrait s'ajouter comme de l'extérieur aux individus pour 
rendre leur existence rationnelle et conforme à l'universel. 
Depuis 1842, le mot d'ordre de Marx est : il faut en finir avec 
toute aliénation, avec toute transcendance de «l'affaire gé­
nérale», avec toute projection de l'essence humaine dans la 
sphère idéale de la représentation, avec toute séparation de 
la forme et du contenu. 

Certes Hegel aussi postule l'identité du particulier et de 
l'universel, de l'empirique et du rationnel, mais justement 
cette identité n'est chez lui que postulée, jamais établie. Plus 
encore, la postulation hégélienne d'identité du particulier 
et du général pose l'idée comme forme transcendante et 
extrinsèque au particulier et par laquelle celui-ci, l'être 
empirique individuel, accède à la rationalité et à l'universa­
lité. Autrement dit, selon Marx, Hegel échoue à établir la 
structure absolument immanente de l'identité du particulier 
et de l'universel. Or si la vérité est vraiment dans l'histoire 
et non plus dans un au-delà, alors rien n'importe davantage 
que de penser l'immanence de cette vérité, rien n'est plus 
urgent, aux yeux de Marx, que d'exhiber la rationalité du 
réel, de l'ici-bas, sans faire appel à quelque mystérieuse 
révélation de l'idée dans l'événement historique ou de l'État 
dans la société civile. Il faut que la substance de l'État 
devienne identique à la vie réelle des individus. Dans les 
Manuscrits économico-philosophiques de 1844, Marx 
trouve, ou plutôt croit trouver, dans le concept feuerba-
chien du «genre» l'expression théorique de cette rationalité 
et de cette universalité parfaitement immanentes à la consti­
tution naturelle de l'être individuel empirique. D'où la 



5 2 PHILOSOPHIQUES 

formule déjà citée : «Il est avant tout nécessaire d'éviter de 
poser de nouveau la "société" comme une abstraction en 
face de l'individu. L'individu est Vêtre social». Ou cette 
autre formule : «La vie individuel le et la vie génér ique 
de l 'homme ne sont pas différentes». Ou celle-ci en­
core : «L'homme (.. .) est un ê tre soc ia l individuel 
réel»20 . Et caetera. 

Sans doute ces formules des Manuscrits demeurent-
el les encore passablement abstraites, indé terminées , 
comme Marx sera d'ailleurs le premier à le reconnaître un 
an plus tard quand, dans les fameuses Thèses surFeuerbach, 
il dénoncera et rejettera brutalement l'anthropologie de 
Feuerbach et son concept du genre dont il s'était jusque-là 
autorisé pour combattre l'idéalisme. Il n'en demeure pas 
moins, toutefois, que ce qui est premier, fondamental pour 
le Marx des Manuscrits, et qui le restera pour le Marx de la 
maturité, ce n'est en aucune façon — contrairement à ce que 
prétend Dumont qui attribue au Marx de 1844 une vision 
holiste, sociologique à la Durkheim — la «conscience géné­
rique» par laquelle «l'homme, selon les mots de Marx, ne 
fait que répéter dans la pensée son existence réelle »21 ; c'est 
bien plutôt cette existence réelle indépendamment de sa 
représentation dans et par la conscience, ce que le Marx de 
1844 appelle l'essence générique (Gattungswesen), la vie de 
l'espèce à laquelle tout individu vivant appartient naturelle­
ment et nécessairement22. 

Il est donc faux de prétendre comme Dumont que la 
conception de l'homme et de la société présente dans les 
Manuscrits de 44 est holiste, si le terme holisme signifie, 
d'après Dumont lui-même, «prédominance de la société 
concrète sur l'espèce humaine» (HA, 156). Non seulement 
ne trouve-t-on pas dans les Manuscrits de 44 cette prédomi­
nance-là, mais ce que l'on y observe, et très nettement, c'est 
la prédominance inverse, celle de l'espèce humaine sur la 
société concrète telle que la conçoit Dumont. J'en veux pour 
preuve ce passage du troisième manuscrit où Marx parle de 
la mort. «La mort, dit-il, apparaît comme une dure victoire 
du genre sur l'individu déterminé et semble contredire leur 

20. Manuscrits de 44, Éd. sociales, p. 90. 
21. Ibid. 
22. Dans un texte contemporain des Manuscrits de 44 et que cite Dumont, Marx 

écrit ceci: «... les hommes, par l'activité de leur être, créent, produisent Vêtre 
commun humain, l'être social, qui est... l'être de chacun des individus. C'est 
pourquoi cet être commun véritable... apparaît par le besoin et l'égoïsme des 
individus, il est produit immédiatement par l'activité de leur existence. Il ne 
dépend pas de l'homme que cet être commun existe ou non... » (Notes sur James 
Mill, cité par Dumont, HA, p. 255, note 6). 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 5 3 

unité ; mais l'individu déterminé n'est qu'un être générique 
déterminé, et à ce titre mortel»23. En d'autres mots : la mort 
d'un être humain est toujours, selon Marx, compensé par 
l'éternel retour du Même de l'espèce humaine, ce qui, on 
l'admettra, n'est jamais le cas dans «une société concrète» 
où la mort appelle le chagrin, l'exorcisme et le deuil. Cette 
conception naturaliste de l'homme24, Marx ne la reniera 
jamais, ainsi que l'atteste un texte de 1862 où, à ceux qui 
invoquent le bonheur des individus contre le principe «de 
la production pour la production», Marx rétorque : «Ce que 
l'on ne comprend pas, c'est que le développement des 
facultés de l'espèce humaine, bien qu'il se fasse de prime 
abord aux dépens de la majorité des individus humains et 
de certaines classes d'hommes, brise finalement cet antago­
nisme et se confond avec le développement de chaque 
individu. On ne voit pas, poursuit Marx, que le développe­
ment supérieur de l'individualité ne s'obtient qu'au prix 
d'un processus historique où les individualités sont sacri­
fiées (...) puisque dans le règne humain — tout comme dans 
le règne animal et végétal — le bien de l'espèce se réalise 
toujours au détriment de celui des individus»25. 

Marx et l'idéologie économique 

Ce dernier texte, qui date de la maturité de Marx, semble 
apporter un démenti catégorique à la thèse de Dumont 
voulant que Marx soit un penseur foncièrement individua­
liste au sens moderne et moral du terme. Mais avant de se 
prononcer définitivement sur cette thèse, il reste à examiner 
l'argument majeur avancé par Dumont pour la justifier. 

Cet argument prend la forme d'un syllogisme. Majeure : 
dans la mesure où elle affirme très nettement que la relation 
entre l'homme et la nature (dans le travail) est première par 

23- Op. cit., p. 90. 
24. Je donne au mot naturalisme le sens philosophique général contenu dans la 

définition de Lalande: «Doctrine pour laquelle il n'existe rien en dehors de la 
Nature (...), c'est-à-dire rien qui ne se ramène à un enchaînement de faits 
semblables à ceux dont nous avons l'expérience» (Vocabulaire technique et 
critique de la philosophie, Paris, PUF, 1976, p. 666). Et je serais porté à penser 
avec Lachelier (ibid., cf. plus bas: à Naturalisme) que «la question, pour les 
sociétés comme les individus, est entre être simplement, ou vivre, et produire 
quelque chose qui les dépasse, qui ait une valeur universelle, comme art, 
science, philosophie; entre être gouverné simplement par le vouloir vivre, et 
être gouverné par des Idées, au sens de Platon». Ce qui n'exclut pas toutefois 
que ce vouloir vivre soit lui-même une idée, mais une idée d'autant plus 
pernicieuse qu'elle ne s'avoue pas comme telle tout en s'affirmant comme 
identique à la réalité et à la vérité. 

25. Théories de la plus-value (1862-1863), cité par Maximilien Rubel, Pages de Karl 
Marx pour une éthique socialiste, Paris, Petite Bibliothèque Payot, 1970, t. 1, 
p. 241. 



5 4 PHILOSOPHIQUES 

rapport à la relation entre les hommes, l'idéologie économi­
que moderne est essentiellement individualiste. Mineure : 
en faisant de «la production au sens économique (...) le 
prototype d'une catégorie beaucoup plus large qui tend à 
englober la totalité de la vie humaine» (HA, 186), Marx «a 
amené l'idéologie économique à son point de puissance et 
d'extension maximum, à son apothéose» (HA, 137). Conclu­
sion : Marx est le plus grand penseur individualiste mo­
derne. 

Évitons d'abord un malentendu. Que Marx subordonne 
la relation entre les hommes à la relation de l'homme à la 
nature, voilà qui ne fait à mon avis aucun doute. Tout le 
problème est cependant dans l'interprétation qu'il convient 
de donner à cette primauté de la relation homme/nature. Or 
l'interprétation de Dumont procède, selon moi, d'une lec­
ture erronée de l'histoire moderne et de la signification que 
prend, dans cette histoire, l'émancipation de l'économique. 
L'erreur de Dumont vient de ce qu'il ne s'intéresse, dans 
Homo JEqualis, qu'à la genèse et à l'épanouissement de 
l'économique comme discipline scientifique sans s'interro­
ger (ce qui, avouons-le, est assez étonnant de la part d'un 
anthropologue) sur la condition qui, dans la société et dans 
la culture, a rendu possible cette émancipation de l'écono­
mie comme science. Et à quoi tient cette émancipation, 
sinon à ce que Hannah Arendt a appelé «l'avènement du 
social», c'est-à-dire l'apparition du travail, de la nécessité 
naturelle et vitale sur la scène publique2 6? Voilà ce que 
Marx, quant à lui, n'oublie jamais, d'où sa critique de l'éco­
nomie politique qui, elle, oublie d'où elle vient et qui, par 
conséquent, reste à mi-chemin dans sa reconnaissance de la 
nature sociale de l'homme. «Marx, dit Dumont, a insisté, 
contre l'économiste, sur la nature sociale de l 'homme; et 
cependant il ne prend pas la société comme le sujet réel du 
processus de production, mais il suit les économistes en 
rapportant tout au sujet individuel» (HA, 187). Ici encore, 
obnubilé par sa propre conception (durkheimienne) du 
social, Dumont se montre incapable de comprendre celle de 
Marx, et pourquoi ce dernier peut, sans contradiction, insis­
ter sur la nature sociale de l'homme et refuser en même 
temps de prendre la société comme sujet de la production, 
réservant ce statut à l'individu et à lui seul. Il arrive toutefois 
que Dumont passe bien près d'admettre les limites de sa 
perspective. Par exemple lorsqu'il écrit: «L'idéologie alle-

26. Dans les termes d'Arendt: «...l'avènement du ménage, de ses activités, de ses 
problèmes, de ses procédés d'organisation — sortant de la pénombre du foyer 
pour s'installer au grand jour du domaine public» (Condition de l'homme 
moderne, p. 47). 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 5 5 

mande considérera tout au long comme sujets primaires les 
individus, en ajoutant il est vrai leurs relations principale­
ment économiques entre eux. La transition entre les deux 
vues (...) montre que dans l'idée de Marx il n'y avait pas de 
contradiction et probablement pas de différence réelle entre 
elles.» (HA, 160-161). Ou encore dans une note (HA, 255, 
note 6) où Dumont remarque pertinemment que pour 
Marx: «La société est plutôt le sous-produit, si important 
soit-il pour eux, du "besoin et de l'égoïsme" des hommes 
individuels. L'homme est un être social empiriquement, 
mais cela est l'effet de sa constitution primaire comme 
individu. Peut-être saisissons-nous ici, ajoute-t-il, l'articula­
tion véritable entre les déclarations sociologiques si at­
trayantes des Manuscrits et le Credo individualiste et 
économique qui fleurira dans L'idéologie allemande» 

Quel est le principe de cette articulation véritable que 
Dumont n'ose ici nommer? S'il n'y a pas, dans l'esprit de 
Marx, de contradiction entre les deux vues, «sociologique» 
et «individualiste», n'est-ce pas parce que l'homme est pour 
lui essentiellement un être de la nature, et l'individu humain 
un membre de l'espèce humaine? Quand Marx parle de la 
société dans les Manuscrits de 44 et après, il ne se réfère pas 
à quelque construction intellectuelle abstraite, il ne fait pas 
preuve d'une «belle et catégorique aperception sociologi­
que» (HA, 165). Non : il parle de ce qu'il voit, et ce qu'il voit 
c'est quelque chose de nouveau dans l'histoire, ou plutôt 
quelque chose qui n'avait jamais cessé d'y être mais que 
l'homme refusait jusque-là de regarder en face, et qu'il 
cachait comme s'il en avait honte. Et ce que voit Marx 
l'enchante et l'enthousiasme, lui et tant d'autres ; il y recon­
naît le progrès, qui va conduire l'humanité au bonheur. Mais 
que voit-il donc ? Il voit le processus vital qui, sous la forme 
humaine du travail, dans l'industrie, est enfin sorti de l'om­
bre du domaine privé pour apparaître sur la scène publique. 
«La technologie, dit Marx dans Le Capital, met à nu le mode 
d'action de l'homme vis-à-vis de la nature, le processus de 
production de sa vie matérielle, et, par conséquent, l'origine 
des rapports sociaux et des idées ou conceptions intellec­
tuelles qui en découlent»2 7 . 

L'identification abrupte et encore mal étayée de l'huma­
nisme et du naturalisme dans les Manuscrits de 44, prendra 
un caractère de plus en plus concret et positif au fur et à 
mesure que ses recherches économiques amèneront Marx à 
découvrir dans le travail un principe sûr et immédiatement 

27. Œuvres, Pléiade, t. I, p. 915, noce «a». 



5 6 PHILOSOPHIQUES 

verifiable par et en chacun de nous, d'identification de 
l'homme à la nature. «Le travail, déclare-t-il encore dans le 
Capital, est de prime abord un acte qui se passe entre 
l'homme et la nature. L'homme y joue lui-même vis-à-vis de 
la nature le rôle d'une puissance naturelle. Les forces dont 
son corps est doué, bras et jambes, tête et mains, il les met 
en mouvement, afin de s'assimiler des matières en leur 
donnant une forme utile à sa vie. En même temps qu'il agit 
par ce mouvement sur la nature extérieure et la modifie, il 
modifie sa propre nature, et développe les facultés qui y 
sommeillent»28. 

Quoi qu'on en ait pu dire, Marx n'a jamais renoncé au 
naturalisme des Manuscrits de 44 dont la postulation coïn­
cide avec sa découverte de l'économie politique. Bien loin 
d'y renoncer, il Ta approfondi et, pour ainsi dire, épuré en 
le débarrassant du concept feuerbachien du genre (le genre 
est une forme vide, un universel abstrait; le genre n'existe 
pas), pour le remplacer, en un geste naturaliste conséquent 
et radical, par l'activité de travail, par la force de travail, 
«mode spécifiquement humain de la force vitale aussi capa­
ble que la nature de créer une plus-value, un surproduit»29 . 
Jean-Yves Calvez n'avait pas tort d'écrire, il y a plus de trente 
ans, que «la postulation sous-jacente de Marx ou son idéa­
lisme, puisqu'il faut parler ainsi, est un naturalisme; il l'a 
d'ailleurs fortement affirmé en identifiant humanisme et 
naturalisme. Une nature pleinement humanisée c'est une 
nature transformée par l'art de l'homme, mais l'homme 
lui-même et son art font encore intégralement partie de la 
nature. Et la nature humanisée n'est qu'une forme nouvelle 
de la nature, qui s'est elle-même modifiée. Un homme plei­
nement naturalisé, c'est un homme enfoncé dans la nature. 
Marx nous ramène donc, dans le point essentiel de sa doc­
trine, à un naturalisme complet»50. 

III. UN INDIVIDUALISME SOCIAL 

Si la doctrine de Marx est un naturalisme complet qui 
implique, comme on l'a vu, la négation de l'autonomie et de 
la liberté individuelles, il reste pourtant que cette doctrine 
s'adresse à des individus dont elle vise ultimement l'éman­
cipation totale. Comme le dit Dumont, et à bon droit cette 

28. Ibid., p. 727. 
29- Condition de l'homme moderne, p. 122. 
30. La pensée de Karl Marx, Paris, Seuil, 1956. La citation est extraite de la version 

abrégée de l'ouvrage parue en 1970 au Seuil, coll. * Points», p. 332. 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 5 7 

fois, chez Marx «de même que les gens à émanciper sont des 
individus, c'est seulement comme individus que ces gens 
peuvent être mobilisés» (HA, 166). 

Il y aurait donc malgré tout un individualisme marxien 
et c'est le statut de cet individualisme qu'il faudrait tirer au 
clair. Comment le vœu d'émancipation totale de l'individu, 
qui est l'utopie marxienne par excellence, peut-il s'avérer par 
ailleurs conciliable avec un naturalisme qui définit l'individu 
comme un membre de l'espèce et le subordonne entière­
ment à des lois et à des déterminations naturelles ? Question 
considérable que je ne ferai qu'effleurer pour finir. 

Transposée dans la perspective dumontienne, cette ques­
tion est résolue de la manière suivante : « La distinction indivi-
dualisme/holisme, explique Dumont, est remplacée chez Marx 
par la distinction entre la société d'aujourd'hui et la société 
idéale : dans la société idéale, par hypothèse, les individus 
libres constitueront une communauté, et deviendront du 
même coup des êtres sociaux complets ou parfaits» (HA, 159). 
Dumont dit cela, mais il dit aussi «que ce que Marx appelle 
"commun", "communauté", doit disparaître, tandis que ce 
qu'il appelle "société", c'est-à-dire la juxtaposition d'individus, 
sera seulement modifié » (HA, 155). Pour finalement en arriver 
à se demander, dans son commentaire du fameux passage de 
L'idéologie allemande où Marx parle de la société commu­
niste, si la société elle-même ne s'est pas «évanouie à ce niveau 
de manière à débarrasser l'individu de tout ce qui "échappe à 
son contrôle, contredit ses attentes, réduit à néant ses calculs". 
L'individu, ajoute Dumont, a ici son apothéose, il est devenu 
une société à lui tout seul. La société, dans la mesure où elle 
transcendait l'individu, a simplement disparu, en fait il ne 
reste pas de tout social, pas de fins collectives en dehors des 

fins individuelles » (HA, 165). 

Troublant paradoxe que celui d'une société (idéale) où 
les hommes, en devenant des «êtres sociaux parfaits», s'affran­
chiraient en même temps de toute contrainte sociale et de 
toute médiation collective, pour ainsi réaliser pleinement leur 
individualité. Troublant paradoxe qu'aperçoit Dumont mais 
sur lequel il glisse trop vite et que, de toute façon, sa problé­
matique ne lui permet pas d'expliquer. Dire en effet comme 
Dumont que, dans la société communiste telle que la conçoit 
Marx, la société, dans la mesure où elle transcendait l'individu, 
a disparu, c'est laisser entendre que Marx a soutenu, ailleurs, 
l'existence de cette société-là (qui transcende les individus), 
qu'il a cru qu'il existait réellement des fins collectives dis­
tinctes des fins individuelles. Or on a vu qu'il n'en est rien. Si, 



5 8 PHILOSOPHIQUES 

dans la société communiste de Marx, la société (au sens de 
Dumont) peut disparaître, s'évanouir, c'est tout simplement 
parce que cette société n'a jamais réellement existé pour 
Marx. Et n'ayant jamais réellement existé, elle pourra donc 
se dissoudre un jour comme un nuage idéologique, laissant 
derrière lui la seule réalité sociale qui ait jamais réellement 
existé, c'est-à-dire la juxtaposition des individus vivants, la 
société au sens spécifiquement moderne du terme, que 
Hannah Arendt définit comme la «forme sous laquelle on 
donne une importance publique au fait que les hommes 
dépendent les uns des autres pour vivre et rien de plus »31 . 

C'est de l'émergence de cette forme historique nou­
velle, la société, que procède l'individualisme moderne, 
social. Ce qui veut dire que celui-ci, contrairement à ce que 
suggère la perspective de Dumont sur l'idéologie moderne, 
n'est pas une cause, un explicans, mais bien plutôt une 
conséquence, le résultat de la socialisation du monde, la 
répercussion ou le contrecoup sur les individus de l'avène­
ment de la société. Ce qui n'avait d'ailleurs pas échappé à 
Tocqueville, le premier théoricien de la modernité et de son 
individualisme, dont s'inspire beaucoup Dumont mais sans 
être toujours fidèle à son esprit. 

Car Tocqueville, lui, avait fort bien vu le caractère social 
de l'individualisme moderne ; il fut même le premier à saisir, 
avec une clairvoyance géniale (dès 1840!), que le pouvoir 
social (il use de cette expression dans la 4 e partie De la 
démocratie en Amérique) qui caractérise les démocraties 
modernes est générateur à la fois de despotisme et d'indivi­
dualisme, en ce sens qu'il ne peut croître qu'aux dépens de 
la liberté des individus, de leur capacité et de leur volonté 
d'agir, en livrant ceux-ci à l'isolement et à l'esseulement. Ce 
pouvoir social, Tocqueville le définit comme étant non pas 
tant celui de la «classe industrielle», qui en est le simple 
véhicule, que celui de la «propriété industrielle»52 dont il 
émane et qui tend, de par sa logique propre, à la fusion des 
classes, à l'homogénéisation sociale. La classe industrielle, 
issue de l'émancipation du travail (de ce que Arendt, lectrice 
plus perspicace de Tocqueville, désigne comme l'apparition 
sur la scène publique du processus vital), après s'être éten­
due et enrichie «des débris de toutes les autres (classes)», 
«n'augmente (...) point ses droits avec son importance» 

31. Condition de l'homme moderne, p. 57 ; c'est moi qui souligne. 
32. Ce qui fait dire à Tocqueville que «de nos jours, les propriétaires fonciers et les 

agriculteurs sont encore de tous les citoyens ceux qui échappent le plus 
aisément au contrôle du pouvoir social » {De la démocratie en Amérique, Paris, 
Éditions Génin, Librairie de Médicis, 1951, tome II, p. 444). 



L'HOMME DE MARX EST-IL UN SUJET INDIVIDUEL 5 9 

mais «menace de devenir la classe principale, et, pour ainsi 
dire la classe unique»3 3 . 

En effet, le pouvoir social, qui est généré par et se 
nourrit de la propriété industrielle (c'est-à-dire de l'appro­
priation et de la transformation du monde par une activité 
du travail affranchie des restrictions traditionnelles qui la 
confinaient au domaine privé familial) rend les hommes 
égaux entre eux en les réduisant à leur plus petit commun 
dénominateur, à leur force de travail, à la vie en eux. Il place 
les hommes, comme le dit si bien Tocqueville, «à côté les 
uns des autres, sans lien commun qui les retienne»3 4 . Sans 
lien si ce n'est celui que commande la simple survie de 
l'espèce réglée par une administration anonyme 3 5 . D'où 
l'individualisme spécifiquement moderne: «L'individua­
lisme est d'origine démocratique, et il menace de se déve­
lopper à mesure que les conditions s'égalisent (...) À mesure 
que les conditions s'égalisent, il se renconte un plus grand 
nombre d'individus qui, n'étant plus assez riches ni assez 
puissants pour exercer une grande influence sur le sort de 
leurs semblables, ont acquis cependant ou ont conservé 
assez de lumières et de biens pour pouvoir se suffire à 
eux-mêmes. Ceux-là ne doivent rien à personne, ils n'atten­
dent pour ainsi dire rien de personne; ils s'habituent à se 
considérer toujours isolément, et ils se figurent volontiers 
que leur destinée tout entière est entre leurs mains»3 6 . 

Dans cet individualisme inhérent à la forme démocratique 
moderne, et qui s'étend à proportion de la ruine du domaine 
publico-politique générée par l'accroissement du pouvoir so­
cial, Tocqueville a su diagnostiquer, il y a plus d'un siècle et 
demi, l'un des plus graves dangers auxquels nous expose la 
socialisation du monde et de l'homme : «Les sentiments et les 
idées ne se renouvellent, le cœur ne s'agrandit et l'esprit 
humain ne se développe que par l'action réciproque des 
hommes les uns sur les autres. J'ai fait voir que cette action est 
presque nulle dans les pays démocratiques»37. 

Ne serait-il pas possible, en prenant appui sur l'analyse 
tocquevillienne de la démocratie moderne, de réinvestir le 

33 Ibid, t II, p. 423. 
34. Ibid, t. II, p. 247. 
35 Administration anonyme qui, dans L'idéologie allemande, s'identifie à la socié­

té. «Dans la société communiste (...) personne n'est enfermé dans un cercle 
exclusif d'activités et chacun peut se former dans n'importe quelle branche de 
son choix; c'est la société qui règle la production générale et qui me permet 
ainsi de faire aujourd'hui telle chose, demain telle autre...» (Œuvres, Pléiade, 
t. III, p. 1065). Quelle société? Ou plutôt: qui dans la société? 

36. Op. cit., t. II, p. 243-244. 
37. Ibid, t. II, p. 149-



6 0 PHILOSOPHIQUES 

thème de l'individualisme marxien ? Un tel réinvestissement 
exigerait d'une part que l'on reconstruise la trame des événe­
ments et des ruptures historiques qui ont conduit à rendre 
philosophiquement concevable et politiquement réalisable, à 
partir du XIXe siècle, cette humanité sociale (gesellschaftliche 
Menschheit) que Marx appelait de ses vœux. Humanité so­
ciale : c'est-à-dire un monde où, selon Tocqueville, les indivi­
dus, bien qu'isolés les uns des autres, indépendants, «sans lien 
commun qui les retienne», n'en ont pas moins une vue claire 
de la «notion générale du semblable», à tel point que pour de 
tels individus «les devoirs envers l'espèce», le dévouement 
«pour la cause de l'humanité» l'emporteraient de beaucoup 
sur «le dévouement envers un homme»5 8 . 

D'autre part, parallèlement à cette démarche historico-cri-
tique, se profile une autre tâche qui consisterait à retracer la 
genèse philosophique et à élucider la structure conceptuelle de 
cet individualisme social dont la pensée marxienne constitue 
l'expression la plus achevée. À cet égard, la critique de l'antihu-
manisme contemporain que mènent conjointement depuis plus 
d'une quinzaine d'années Alain Renaut et Luc Ferry, pourrait 
servir, me semble-t-il, de propédeutique. Je songe particulière­
ment à l'ouvrage déjà cité de Renaut, L'ère de l'individu, où la 
critique de l'antihumanisme s'élève à la hauteur d'une véritable 
théorie de la philosophie moderne fondée sur l'hypothèse 
d'une «dérive individualiste de la subjectivité», d'un travestisse­
ment progressif des principes et des idéaux de l'humanisme 
moderne. Sans préjuger ici de la valeur de vérité de cette théorie 
— qui a peut-être, soit dit en passant, le défaut de négliger les 
conditions historiques concrètes, spécifiquement sociales, de 
l'individualisme moderne —, il me semble qu'une réflexion sur 
la logique inhérente à l'identité de l'individuel et du social chez 
Marx pourrait tirer profit de l'analyse rigoureuse que fait Renaut 
du «dispositif intellectuel inédit» par lequel, dans la pensée 
moderne, «l'affirmation de l'individualité devient soudain com­
patible avec celle d'une rationalité du réel»39. 

Voilà, brièvement esquissés, deux aspects solidaires 
d'une même recherche qui se voudrait d'abord soucieuse 
d'éclairer les enjeux d'une pensée toujours actuelle, et dont 
j'ai simplement voulu montrer ici qu'elle échappe nécessai­
rement à la lecture de Louis Dumont. 

Département de philosophie 
Université du Québec à Trois-Rivières. 

38. Ibid, t. II, p. 136. 
39- Passage qui figure au verso de la couverture de L'ère de l'individu. 


