
L'Acadie du silence. 
Pour une anthropologie 
de l'identité acadienne* 

Patrick D. Clarke 
Historien 
Charlo, Nouveau-Brunswick 

L'Acadie. Le mot [...] oriente la pensée vers l'imagi­

naire, dans le jardin analogique des mythologies plus 

que vers le temps de l'histoire ou l'espace objectif [...] 

l'Acadie demeure légende, aux confins de l'histoire et 

du rêve ou de la révélation, poésie du silence [...], lieu 

de nulle part. 

J.-P. Hautecœur, L'Acadie du discours, 1975: 3 

Ne faites pas ce qui se fait en Egypte, où vous avez 

demeuré. Ne faites pas ce qui se fait en Canaan, où 

Je vais vous mener [...] Marchez dans ma Voie. 

Lévitique, 18 : 3, 4 

On l'aura remarqué, le titre de cet essai est calqué sur celui du livre de Jean-Raul 

Hautecœur, L'Acadie du discours. Pour une sociologie de la culture acadienne (1975). 

C'est pour moi une façon de souligner, un quart de siècle après sa parution, l'importance 

de cet ouvrage. Je voudrais vivement remercier Maurice Basque de ses commentaires 

critiques d'une version antérieure de cet essai. Avec pas moins de conviction, je voudrais 

signaler le rôle vital que joue la Chaire pour le développement de la recherche sur la 

culture d'expression française en Amérique du Nord (CEFAN) dans la recherche sur la 

francophonie canadienne hors Québec. Enfin, il est à noter que, pour alléger l'appareil 

critique d'un essai déjà long, j'ai choisi d'écarter toute référence aux nombreux ouvra­

ges, généralement théoriques mais aussi théologiques, qui ont informé ma lecture des 

travaux effectivement cités qui, eux, portent sur l'Acadie. 



20 PATRICK D. CLARKE 

RETOUR AUX ORIGINES 

L'Acadie comme prémonition 

Jean-Paul Hautecœur, comme pour donner suite à son ouvrage 
magistral L'Acadie du discours (1975), esquissa les grandes lignes 
d'une anthropologie générale de l'Acadie. Coup sur coup, dans deux 
articles (1976, 1977) et dans un texte demeuré inédit (1978), il jeta 
les bases d'un ambitieux projet. Trois approches, écrivit-il, était 
requises pour donner à l'Acadie une définition objective: les indices 
matériels constitutifs du groupe, les faits de conscience collective et, 
l'entre-deux, la «vue de l'intérieur». Les deux premières approches, 
Hautecœur les laisse à d'autres; il lui restait à saisir le «caché», 
les «rythmes de son corps animique» (1976: 168-172). Ainsi, il se 
rabat sur les faits d'âme, sur le psychique, bref, sur le mystère. Son 
diagnostic était lapidaire :« l'Acadie n'a d'autre existence que dans 
le discours qui la constitue. Le lieu de l'Acadie, c'est son discours ! » 
Dépossédée de tous les faits de production, l'Acadie, hors du réel, 
se cantonne dans l'imaginaire. Victime du fait, elle est maître de la 
valeur. Mais, acquiesce-t-il, l'Acadien, lui, pour peu qu'il ait le sen­
timent d'en être un, doit participer à une solidarité, à une identité, 
à cette «communion avec cette Acadie-nature [...] ce mystère qu'on 
porte en soi». C'est cette nature, cette objectivité qu'exprime le 
poète, que Hautecœur veut « reposséder » ; il lui faut constituer en un 
objet de science « cette sublime Acadie qu'on ne voit pas [...] parce 
qu'on l'a déportée dans l'imaginaire ou [...] encore parce qu'elle 
[...] assume sa destinée historique dans l'imaginaire - en attendant, 
[...] comme le peuple juif [...], le temps de l'incarnation» (1977: 
13-17)1. Hautecœur, sa finesse louangée, n'a cependant pas eu de 

1. Albert Gelin, dans son étude synthétique du peuple d'Israël, dit, lui aussi, devoir 

déborder « le plan de la description purement sociologique ou psychologique, tant 

il est difficile de considérer le problème historique d'Israël sans toucher au mystère 

d'Israël [car] ce peuple porte un secret dont il vit, une vocation [...] qui fait l'unité 

spirituelle de son histoire. Par-delà les réalités empiriques, c'est à ce dedans qu'il 

faut accéder» (1961 : 19). 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L1 IDENTITÉ ACADIENNE 2 1 

disciples. Cest dommage, car il y a dans ses travaux une voie vers 
la révélation du mystère, vers ce que, plus prosaïquement, on 
nomme l'identité. Il n'en faut pas plus pour que je me propose de 
renouveler le paradigme de Hautecœur en l'accordant à de nouvel­
les donnes et à de nouvelles perspectives. 

Hautecœur a mis le doigt sur tous les faits essentiels d'une 
anthropologie de l'identité acadienne et notamment sur ces opposi­
tions binaires par lesquelles on tente de décrire la condition 
humaine: tradition/modernité, parole/écriture, mémoire/histoire; 
faits qui, depuis lors, ont été éclairés par un important corpus scien­
tifique et par des progrès dans notre appréciation de l'Acadie. 
Poète-anthropologue, Hautecœur, ne manquait pas de prémonition 
en évoquant les avenues de recherche qui seront au cœur de cette 
quête. L'une, l'engouement pour la mémoire collective, qu'il évoque 
par la formule « monopole radical de la valeur», ce geste de défense 
par lequel l'Acadie oppose le sacré, l'onirique et l'idée à l'histoire, 
au réel et à la chose (1977 : 1 7). C'est précisément là l'ordre du jour 
de la recherche du primitif et du sacré de la conscience historique 
juive, proposé dans Zakhor. Histoire juive et mémoire juive de Yosef 
H. Yerushalmi (1982). L'autre, une critique littéraire qui se fait 
anthropologie en se constituant par «retour aux fondements et 
dépassement» (1977: 14, note 7). Une voie de recherche qui s'est 
concrétisée à travers l'enquête systématique sur l'imaginaire acadien, 
notamment grâce à James de Finney. Et, enfin, « l'infrastructure», 
cette « configuration de rapports sociaux» qu'est l'Acadie; puis 
le « pour soi », les théories et les buts qui animent acteurs et groupes 
(1971 : 260). C'est cela que Hautecœur avait confié à une sociologie 
à qui il incombait d'en repérer les cadres sociaux et les récurrences, 
chose faite notamment par J. Yvon Thériault. Ce sont ces deux vec­
teurs du mystère, la mémoire et l'imaginaire, de même que leur 
validation qui structureront le présent essai. 

L'Acadie comme mythe 

La conclusion de Hautecœur: du point de vue des indices 
sociétaux, l'Acadie n'est pas une société, elle n'a point de «densité 
matérielle». Sa caractéristique propre est «de n'être pas incarnée 



22 PATRICK D. CLARKE 

dans l'espace». Société minoritaire, inachevée, elle vit en superpo­
sition par rapport aux structures dominantes, dans un univers aérien, 
c'est-à-dire hors de la morphologie sociale et de« l'idée nationale». 
C'est à ce niveau que l'Acadie trouve son «lieu unificateur dans 
le sentiment national qui crée la nation en tant que macrocosme 
rythmique ou pneumatique intégrant les faits psychiques indi­
viduels». Le nationalisme acadien, fait intérieur, mystique, 
s'exprime « sous la forme d'un culte à l'entité sacralisée qu'est la 
nation». «Le sentiment national déborde [...] du quotidien et du 
profane en tant que phénomène religieux.» C'est là l'essence sacrée 
du nationalisme des sociétés déconstruites et, en Acadie, cela 
comprend nombre de symboles, de rites et de dogmes (les«faits 
historiques mythifiés», la « réactualisation rituelle de la naissance et de 
la renaissance », le « mythe comme historiographie ») (1976 : 171 -174). 

Les valeurs vénérées sont donc du domaine moral : le devoir et 
la dévotion, devoir d'une mission divine, dévotion à la sainte 
patronne. L'impératif moral réprime I' «acte connaissant», auquel se 
substitue le culte au sens donné par la tradition et par le syncrétisme 
de la nation. Ainsi, l'imagination en tant qu'« acte éveillé de la 
conscience [est] exclu [e] des normes collectives qui ont comme effet 
le maintien de la conscience au niveau subconscient, celui du rêve 
[...] et, au plus subtil, de la mystique nationale». La conséquence 
pour nous la plus importante, c'est l'ethnocentrisme des peuples à 
solidarité mythique. Le fait de fonder l'identité sur« l'unicité [...] du 
sentiment national », avec pour toute objectivité le mythe, revient à 
l'impossibilité de penser l'Acadie en dehors de l'unique, c'est-à-dire 
dans son contexte historique global. Revient aussi à la sublimation 
de la domination objective de la nation. Exclue, l'oppression 
est « transférée dans l'histoire mythique de la déportation» (1976: 
182-184). 

Ce « règne de la valeur» est mythe, cercle de la genèse et de la 
destinée, ordonné d'En-Haut et célébré dans le rituel. Or, dans l'uni­
vers du mythe, «toute action réfère à un modèle archétypal et se 
trouve réduite à un rite: pour faire et refaire le monde, il suffit donc 
de dire et de redire le mythe Acadie». Ainsi, l'idéologie nationale 
s'est-elle constituée en « monopole du sacré», capable de totalité 
mais aussi d'enfermement. « Le mythe enferme l'histoire en une 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 23 

nature», en l'occurrence une «patrie surnaturelle», une nécessité 
consacrée par la déportation. « Sans ce déplacement du lieu, la 
négation eût été consumée. Ce grand enfermement dans le mythe est 
le prix qu'il a fallu payer pour survivre» (1977: 17-19). Voilà, pour 
Hautecœur, le nationalisme comme un «fait global d'essence reli­
gieuse [réduit à] réaliser l'unité-totalité au plan du sentiment [...] La 
problématique est alors la suivante : le déplacement, l'exil ou encore 
le transfert au niveau onirique a-t-il fonction stratégique ou bien se 
résume-t-il en une conduite d'évitement ?» Il répond par la première 
proposition. Non seulement le lieu d'existence de l'Acadie est l'âme, 
mais ce lieu a une « cohérence suffisante pour en faire une totalité, pour 
réaliser sur ce plan unique l'unité-totalité» (1976: 174, 177-179). 

L'Acadie comme dialectique 

Les travaux de Hautecœur s'appuient sur une cassure, celle qui 
sépare l'Acadie traditionnelle de celle de la modernité, qu'il situe 
au «grand tournant» des années 1960. Il voit dans cette période 
charnière l'affrontement de deux visions-monde en polarité: conflit 
de générations, du monopole et du multiple, du silence et de la voix. 
Et il propose deux hypothèses. La première, celle de l'idéologie qui 
se substitue au mythe et qui consiste en la conciliation de la valeur 
et du fait, est celle de la « métamorphose de la nation en une genèse 
sociétale» (1976: 179-181 ; 1977: 23-24). L'émergence d'un nou­
veau langage national répondait alors à la désagrégation de la 
solidarité primaire. L'Acadie avant cette date était une société où la 
tradition régissait la vie, où la «fonction du langage articulé en une 
structure cohérente était essentiellement rituelle» et où le discours 
sur le groupe «était donné dans le mythe». La production idéologi­
que des années 1960 visait alors à engendrer une Acadie qui 
s'impose comme une « affirmation inconditionnelle», accédant 
ainsi «à la cohérence d'une théorie» (1976: 175-176). C'est une 
tentative de réactualisation du mythe de la nation acadienne, un 
effort de restaurer « une idéologie nationale unitaire à la structure, 
aux fonctions et aux pouvoirs du mythe traditionnel ». Mais ce pro­
gramme se solde par l'échec, car le nationalisme acadien, «jadis lieu 



24 PATRICK D. CLARKE 

de la valeur pure, s'est transformé en valeur d'échange sur le marché 

des choses» (1977: 19, 22-23). 

La seconde hypothèse est plus proche de son diagnostic de 

départ: la conquête du fait par la parole. En résumé, c'est le passage 

non seulement du mythe à l 'histoire, mais aussi de celle-ci à 

l'utopie. En d'autres termes, en plus de la négation d ' « un certain 

ordre social hiérarchique» et de l'opposition au « monopole radical 

du mythe national», c'est l'entrée dans la «polémique des discours, 

dans les controverses idéo log iques, dans la d ia lec t ique de 

l'histoire». C'est l'Acadie des poètes qui ainsi resurgit, portée par 

la vo ix , cel le qui s'oppose à toute réduct ion, car la parole 

est « insurrection possible de la valeur contre le fa i t» et el le 

peut« réduire l'histoire à l'instant». La parole est devenue le « nouvel 

irréductible» et elle «opère un nouveau décollage par rapport à la 

praxis qui est analogue au mythe». En fait, « la fonction du discours 

mythique [...] est passée des rhéteurs aux poètes. Elle n'a pas été 

perdue. [...] Ainsi, le lieu de l'Acadie demeure l'utopie » (1977: 2 1 -

22, 24-26)2. Il y avait donc l'ordre, suivi du chaos puis de la 

promesse d'une « nouvelle ordonnance» - soit le mythe - , ensuite le 

discours, puis enfin la parole. Dans cette perspective, l'Acadie se 

distingue par une dialectique qui met en jeu la mémoire et l'histoire, 

le mythe et l' idéologie, le monolithique et le mosaïque et ce, sur un 

fond de tiraillements qui se posent comme une alternance entre la 

tradition et l ' innovation, entre la valeur et le fait, qui s'exprime tantôt 

par la parole, tantôt par l'écrit. 

L'Acadie comme durée 

S'il existe une certaine confusion quant aux mutations des 

grands régimes de s ign i f ica t ion en Acad ie , l 'équ ivoque est 

levée dans son texte inédit. Hautecœur y dénote la diachronie 

des « métamorphoses » et y apporte des précisions sur ce qu'elles ont 

2. Tous les soulignés sont des auteurs de chacune des citations. 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 25 

d'irréductible et de symétrique par rapport «à la racine Acadie». En 
fait, aux trois Acadie qu'il avait auparavant traitées essentiellement 
de manière isolée (l'Acadie-nature, l'Acadie du discours, l'Acadie 
poétique), il substitue une dynamique qui implique le révolu, l'ac­
tuel et l'a venir: le passage de la société folk à la modernité puis à 
la «société post-industrielle»; la progression du nationalitaire au 
nationalisme puis au néonationalisme; et, en creux de cette évolu­
tion, la transition de la parole (l'oralité) à l'écriture (le livre 
mythique) puis à la parole de nouveau (la poétique). Jusque dans les 
années 1950, l'Acadie, soutient Hautecœur, « vivait essentiellement 
sur le mode de la parole», caractéristique de toute société folk. 
Parole quotidienne « sublimée et régénérée » par la parole sacrée des 
rites religieux et du mythe originaire. L'écriture se réduisait à l'essen­
tiel, la lecture aux textes liturgiques. Hautecœur avait déjà insisté sur 
la nature immatérielle de l'Acadie, il s'ensuit que le nationalisme en 
tant que système formalisé dans l'institution, l'idéologie et le pouvoir 
ne pouvaient exister. Par la suite, il y voit plutôt une «solidarité 
diffuse du sentiment national reproduite organiquement par tradi­
tion». S'il note l'éclosion d'un «véritable nationalisme» à l'époque 
de la Renaissance acadienne et dont le nationalisme des années 
1960 se voulait le rayonnement, il affirme que, «entre les deux [...], 
le nationalisme volontariste s'efface au profit de la quotidienneté 
[...] et des rites collectifs». Cette longue ère, celle de l'Acadie pri­
mitive, il la décrit par un idéal-type: le «totémisme nationalitaire». 
Cela suppose toujours un culte voué à l'esprit du clan, incarné dans 
le totem. Mais c'est l'analogie entre totémisme et nation qui est utile 
ici, chose qui survient « [q]uand au clan se substitue une "nation" 
[...] et au totem [...] une figure divine [...] objet d'un culte national 
distinct» (1978: 8-10). 

L'Acadie traditionnelle bascule à partir de 1955, dans la foulée 
du bicentenaire de la déportation et de la fondation (ou de la 
régénération) d'une panoplie d'institutions nationales, celles-ci se 
prolongeant par une participation accrue au pouvoir, par la forma­
tion d'une classe d'affaires et de technocrates et par l'écriture de 
l'histoire nationale. « Même si c'est un recommencement, il est 
original. » Cette époque, Hautecœur en parle comme celle 
du «fétichisme nationaliste», c'est-à-dire un «produit décadent» du 



26 PATRICK D. CLARKE 

totémisme, soit le culte que consacre la nouvelle élite à la nation, 
un objet «désacralisé, naturalisé, matérialisé». Ce culte n'est plus 
une pratique collective vivante, mais une vénération de la «nation 
imprimée comme une théorie». Ce qui retient l'attention ici, 
c'est « l'apparition de l'écriture publique», que Hautecœur oppose à 
la tradition orale. Le «fait nouveau», dans ce recommencement, 
c'est une «théorie explicite de la nation», phénomène dont il faut 
chercher les racines dans la conjoncture, celle où la parole rituelle 
sacrée est devenue impuissante et où la mystique, pour survivre, doit 
s'écrire. La «conquête de l'écriture» est alors une «tentative d'adap­
tation culturelle» pour garantir la pérennité de la nation alors que 
les coutumes et les rites traditionnels ne suffisent plus. « En l'écrivant 
[le nationalisme], on veut lui donner force de loi.» La fétichisation 
confère à l'écriture nationaliste, déjà naturalisée, le renforcement 
d'une «surnature qu'on nomme destin»: inspirée, s'apparentant au 
mythe, métalangage, cette écriture se veut la «bible nationale». Les 
années 1970, quant à elles, se distinguent du point de vue de l'ima­
ginaire par la multiplication des écritures qui s'articulent en polarité 
avec le «livre imaginaire» du nouveau nationalisme. Cette époque, 
il la qualifie de celle du « meurtre sacrificiel », référence au sacrifice 
d'où pourra jaillir un nouvel ordre. Cette écriture multiple rassemble 
nombre de genres, de perspectives et de lieux, mais elle ne se réduit 
pas à un livre parce qu'elle «n'a aucune ambition de synthèse». 
Dans son incarnation poétique elle est même « anti-idéologique», 
cherchant à se libérer du collectif (1978: 1-4, 7, 10-12, 16, 26-28). 
Le livre de Hautecœur (1975) permet de conclure que cette produc­
tion parolière déboucherait sur un projet de société qui oppose le 
profane et le sacré, le populaire et l'élitiste, le pluriel et la réduction, 
la lyrique et la loi. Et il laisse entrevoir une étape ultérieure: celle 
de l'éclatement du nationalisme acadien sous l'effet d'une dialecti­
que d'écritures, de classes et de régions. 

* * * 

De ses recherches, Hautecœur disait qu'elles étaient de l'ordre 
du défrichage. Certes, l'historien peut y déceler maints exemples 
d'une économie de la preuve dans son exposition des époques 
antérieures; le sociologue, la même chose par rapport à la place 
qu'il fait à l'univers des choses. Mais l'important ici, c'est l'éclairage 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 27 

qu'il porte sur le troisième pilier de la civilisation, le mystérieux. 
Résumons. L'Acadie n'est pas une société. Pis, son histoire n'est 
qu'une « longue dispersion »3 et son peuple, une «autre diaspora». 
Son destin est de s'incarner dans « l'univers privilégié du rêve», de 
faire face à (ou d'éviter) la «dramatique historique» avec pour seule 
arme le rêve (1976: 176-177). De ce corpus on peut tirer des con­
clusions structurantes pour l'étude de l'identité acadienne. Notons: 

- l'Acadie est désincarnée, objectivée dans le mythe et dans les 
pratiques qui en découlent; 

- en Acadie, la religion et le nationalisme sont consubstantiels 
même lorsque cette unité est cachée par la laïcisation ; 

- la déportation constitue le point zéro de l'imaginaire acadien; 

- il existe une tension constante entre l'univers de l'écriture (et 
de l'Écriture) et celui de la parole (et du mythe) dans l'élabo­
ration de l'Acadie comme solidarité; enfin, 

- l'imaginaire acadien n'est pas figé, il est en dialectique dans la 
durée et horizontalement. 

Il est deux questions qui regroupent toutes ces constatations: 
celle de la singularité de l'expérience acadienne et celle de l'impul­
sion de l'identité acadienne qui est inséparable de l'imaginaire 
collectif. Pour y répondre, nous nous occuperons de mettre au jour 
l'inspiration derrière la mystique acadienne par l'étude du discours 
social, objectivé dans l'écrit, lieu de la critique et du possible à la 
fois. Puis nous nous pencherons sur le cas du peuple juif qui, 
comme les Acadiens, vit en attendant..., un apparentement qui me 

3. Au dire de Hautecœur, l'expulsion des Acadiens n'était qu'un épisode de cette disper­

sion qui, elle, était infinie. « Alors que les déportations étaient commandées de 

l'extérieur et réfèrent à des événements singuliers, la dispersion est un fait sociologique 

plus global dont les causes [...] sont à rechercher autant à l'intérieur [...] qu'à 

l'extérieur. Le mythe insiste sur [...] la déportation comme retour au chaos primordial 

ou encore comme renouvellement de la chute. La «dispersion », selon la pensée 

mythique, devrait cesser avec l'avènement des temps nouveaux: la «Renaissance», 

passage du chaos au cosmos. De notre point de vue, le phénomène de dispersion 

caractérise la constance structurelle d'une société au négatif» (1976: 176-177, 

note 19). 



28 PATRICK D. CLARKE 

paraît très fécond4. Enfin, il sera question de Tobjectivation sociale 
du mystère dans l'Acadie d'aujourd'hui, spécialement dans sa mani­
festation populaire. 

LE RÉCIT COMMUN 

L'imaginaire collectif acadien 

Hautecœur l'avait pressenti : c'est la littérature, celle de pre­
mière prise, mais aussi, et surtout, critique qui pourrait le mieux 
saisir « l'Acadie des profondeurs». La production seconde, écrivit-
il, «fait accéder la culture globale au jeu de la polémique, de la 
critique, du mouvement entre le chaos et le cosmos» (1977: 14, 
note 7). Il vit juste. En effet, des littéraires, s'armant d'outils de 
l'histoire littéraire et de la sociocritique et sensibles au socioculturel 
du monde littéraire dont particulièrement l'intertexte, ont depuis lors 
posé les assises d'une théorie intégrale de l'«Acadie intérieure». 
Leur projet se résume à décrire les conditions de la constitution 
d'une littérature acadienne en mettant l'accent sur le contexte de 
son émergence. Est mis en joue l'ensemble du discours social de la 
longue période qui va de 1755 à 1910, une démarche qui élargit la 
notion de littérarité pour y inclure nombre de pratiques orales et 
écrites, épistémè de la littérature en gestation. L' « aboutissement» de 
ce développement, le récit commun acadien, est« structuré à la fois 
par des processus de littérarisation de l'histoire, d'adaptation de 
l'intertexte étranger et par le recours aux archétypes et aux mythes ». 
La problématique est alors « l'omniprésence, dès les années 1860, 

4. Gilles Bibeau (1995), en introduction à son essai d'anthropologie historique de 

Yhomo quebecensis, se penche au premier chef sur le phénomène de l'oubli (et 

donc de la mémoire), à la recherche d'une « formule récapitulative qui résumerait en 

quelque sorte le sens de l'histoire». Et il «fait appel à l'exemple du peuple juif, de 

la religion judaïque et des livres saints qui la fondent» pour ordonner ses propos, 

motivant ce choix par I' «exemplarité du cas juif pour penser les notions d'identité 

collective», un constat encouragé par ses études de la religion. 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 2 9 

d'un récit commun et d'un imaginaire axés sur l'ex il/retour», consé­
quence de la transmission intergénérationnelle de récits, d'images et 
de valeurs, de schémas narratifs et de références religieuses (de 
Finney et Rajotte, 1994: 267-271). 

L'imaginaire acadien est l'objet principal de ces enquêtes des 
littéraires. Partant des récits de la déportation et du rôle de la presse, 
véhicule et lieu de synthèse, elles procèdent par mythanalyse pour 
mettre au jour la formation et la diffusion du récit commun. C'est 
le «drame de la dispersion», auquel personne n'échappe, qui est à 
l'origine de ce « grand récit traversant l'ensemble du discours 
social », reconduit par l'écrit, la mémoire vivante, la généalogie et 
l'histoire orale. Et fait important, ce récit émane autant de la culture 
populaire que de celle de l'élite et est également agissant dans les 
deux univers. C'est le contraire du Canada français où s'est déve­
loppé un clivage entre l'imaginaire populaire et l'imaginaire lettré et 
où la littérature vient à pratiquer un « détournement de symboles » au 
profit du projet clérico-nationaliste. La situation acadienne est tout 
autre. Ici, la défaite, pour ne nommer que cela, « prend aux yeux des 
Acadiens les allures d'un cataclysme, voire d'une tentative de géno­
cide ». Pas surprenant alors que « le rêve de stabilité et des références 
à la terre maternelle protectrice» l'emportent sur le nomadisme 
canadien (de Finney et Boucher, 1996: 133-137). «Aussi l'imagi­
naire acadien est-il marqué par un mélange d'attachement à la terre 
et de sens aigu de la fragilité de cet espace.» L'imaginaire, depuis 
ses débuts, conçoit « l'espace à partir du Grand Dérangement et en 
fonction de celui-ci : [...] l'Amérique n'est qu'une terre d'exil, alors 
que l'Acadie [...] reste à l'état de"projet", donc de rêve» (Morency 
et de Finney, 1998: 7-10). Le thème de l'exil a donc une solide 
présence dans le récit commun, d'abord en la forme de la Terre-
Mère mythique, ce qui se transpose par la quête de la patrie. 
L'errance revient constamment, « inlassablement [...] des maisons 
qui brûlent, des familles démembrées, des orphelins [...], des jeunes 
filles qu'on enlève, des exilés». Ainsi émerge un récit fondé non 
seulement sur l'exil/exode biblique, mais aussi sur les grands sché­
mas mythiques tel le voyage d'Ulysse. Le corpus journalistique 
regorge de poèmes-complaintes, « l'équivalent des " Lamentations " 
bibliques de l'Exil», de recherches historiques, pour «refaire les 



30 PATRICK D. CLARKE 

liens» entre les victimes de l'exil et leurs descendants, et d'essais, 

pour réfuter les apologies de la déportation (Boucher-Marchand et de 

Finney, 1994: 283-284). 

Le journal L'Évangéline est mis à contribution pour fouiller 

l'imaginaire de ce peuple. Concourant à «former le sujet collectif 

acadien et à mettre au point le récit commun», il donne voix à 

l'inconscient collectif qui dérive autant d'archétypes et de la culture 

populaire que de l'idéologie nationale. Or ce journal est résolument 

tourné vers le passé, rituellement remémorant le drame de l'expul­

sion dans d'innombrables écrits. C'est un signe de la formation 

d'une « narration de l'histoire nationale» qui suit le développement 

commun aux littératures des peuples exilés. Cette reprise judéo-

chrétienne du cycle mort-résurrection de la déportation et du retour 

se distingue par« l'image obsédante [...] de la mort d'enfants et de 

vierges, [...] toujours associée à la pureté. » On y décèle de « puissants 

archétypes et des schèmes myth iques», la source en Acadie 

d'un « imaginaire féminin trouble et ambigu » qui se dégage de l'ima­

ginaire universel qui assimile la femme à la fois au mystère de la vie 

et à la mort (de Finney et Boucher, 1996 : 1 37-142). La mort en effet 

s'affiche comme le thème premier du récit commun acadien, qui 

exploite à satiété le cycle vie-mort-renaissance, mu par l'histoire de 

l 'Acadie qui «produit un substrat riche en références bibliques, 

témoins [...] des thèmes du paradis perdu, de la terre promise et du 

peuple martyr». Ces écrits « témoignent d'une volonté d'échapper 

aux souffrances morales et d'accéder à une pureté or ig inel le», 

une « accession [qui] passe presque uniquement par la mort [.,..], 

une forme du désir d'évanescence». À l'opposé du catholicisme, 

pour qui elle est associée à la résurrection du Christ, la mort dans 

l'imaginaire acadien est centrée sur la vierge martyre, cette dernière 

symbolisant la résignation ou la miséricorde ou encore I'« accès 

direct à la félicité éternelle». Même sous l'inspiration romantique?, le 

récit acadien n'échappe pas à l'obsession de la mort. Loin de la gran­

deur du peuple canadien-français qu'inspire ce courant littéraire au 

Québec, le sujet acadien recherche la Vérité et l'Absolu. Enfin, le thème 

de la mort va de pair avec la Renaissance acadienne, « une lutte entre 

les pulsions de vie et les pulsions de mort», Éros contre Thanatos. Entre 

les deux, c'est le chaos, la mort appelle la vie (Boucher, 1992 : 25-28, 33). 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L1 IDENTITÉ ACADIENNE 31 

Aussi l'imaginaire acadien est-il imprégné de l'image de la 
femme, figure archétype qui, loin d'un déterminisme culturel, puise 
au fond de l'imaginaire occidental et trouve ici un sens vu de la 
perspective de son origine dans l'Antiquité. Il existe en effet dans la 
tradition acadienne une « constellation symbolique» autour de la 
virginité mettant en vedette Perséphone, jeune vierge enlevée, 
Déméter, sa mère, qui erre à sa recherche, puis Hécate, vierge farou­
che. Dans ce contexte référentiel, « la présence dominante d'une 
triade aussi prégnante n'est pas le fruit du hasard [derrière elle] se 
dessine un symbolisme évocateur» : la jeune fille pure, victime d'un 
destin cruel, la Mère divine et sa quête et l'Amazone qui laisse 
poindre la vengeance. C'est la racine même du mythe d'Évangéline, 
de son exclusion de la vie édénique et de sa quête inlassable (de 
Finney et Boucher, 1996 : 143-144; Boucher-Marchand et de Finney, 
1994: 280-283). Si des modèles héroïques foisonnent dans l'imagi­
naire collectif acadien, des figures féminines occupent l'avant-scène 
et incarnent les qualités de souffrance-martyr et maternité-virginité, 
qui rejoignent les «valeurs acadiennes», celles de la fidélité, de l'en­
durance dans la souffrance et du sacrifice. Toutes conformes qu'elles 
soient à l'idéologie dominante, ces héroïnes n'en reflètent pas moins 
des valeurs plus foncières qui s'imposent comme les moyens d' « un 
effort d'adaptation symbolique à une situation difficile et inélucta­
ble». D'où l'échec de la valorisation institutionnelle du héros 
masculin devant des structures culturelles qui privilégient des héroï­
nes, d'Évangéline à Pélagie. La prédominance de l'héroïne rejoint un 
arrière-plan mythique qui promet une prise sur le réel immédiat en 
lui donnant un sens et une cohérence. Si les héros, eux, s'adonnent 
dans l'action, les héroïnes, elles, se distinguent par l'attention 
qu'elles accordent aux valeurs qui meuvent dans la durée et dans le 
fondamental. Ainsi, la Vierge-mère représente-t-elle« l'autonomie 
parfaite et la perpétuation innocente de l'espèce [références qui] 
sous-tendent l'idée souvent exprimée que les Acadiens, après l'exil, 
sont nés à nouveau de leurs propres cendres et se sont recréés par 
leurs propres moyens» (de Finney, 1992: 18-23). 

En résumé, depuis 1755 l'imaginaire collectif acadien se charge 
de donner au vocable « Acadie » des « connotations susceptibles de 
compenser l'absence de réfèrent géographique» à travers le mythe 



32 PATRICK D. CLARKE 

fondateur du cycle exil-retour-reconstruction. Les archétypes de la 
mort, de l'expulsion, de la résurrection et de l'autocréation alimen­
tent l'ensemble du récit commun, depuis la culture orale jusque 
dans la littérature contemporaine (de Finney, 1995: 183-184). Le 
mythe national « a pour fonction de rectifier l'histoire, de refaire 
l'unité du peuple acadien, de lui donner [...] une mémoire adaptée» 
à la conjoncture. C'est un «processus anti-silence, anti-vide, anti­
dispersion» qui est libre de puiser non seulement dans l'intertexte 
judéo-chrétien et dans les mythes archaïques, mais aussi dans les 
schémas littéraires et dans l'effervescence de la Renaissance aca-
dienne. Le mythe collectif à cette époque n'a rien à voir avec le 
discours élitiste qui dominera à partir des années 1920, un « mythe 
usé, dégradé et dévié, [une] version abâtardie et institutionnalisée» 
d'un récit à l'origine fort agissant. On voit donc la « Renaissance » 
comme une période durant laquelle s'érige un imaginaire collectif 
qui représente fidèlement tout un peuple; puis la période subsé­
quente, s'échelonnant jusqu'aux années 1960, comme celle du 
triomphe du projet clérico-nationaliste. Aujourd'hui, c'est le retour 
du balancier. Les poètes, ceux-là mêmes qui opposent une fin de 
non-recevoir au passé, n'en sont pas moins réduits à reproduire les 
mythèmes acadiens (Boucher-Marchand et de Finney, 1994: 284-
285). Décidément, le mystère perdure. 

L'imaginaire collectif acadien (bis) 

La période débutant avec le bicentenaire de la déportation 
constitue, nous l'avons vu, un nouveau départ. C'est ce que les 
littéraires concèdent, en apportant une nuance. Hautecœur lui-
même s'était avisé de la promiscuité des deux projets en 
concurrence à cette époque, celui de l'idéologie dominante et celui 
de la contestation. Le signe «Acadie», pour ne nommer que celui-
là, devait figurer au cœur même du projet émergent, comme un 
symbole qui sert de « lieu de l'échange entre le caché et le manifeste, 
entre la langue et la parole, entre la culture et les traditions » (1971 : 
260, 268-269). Nombre de critiques ont attiré l'attention sur la con­
tinuité, au plan de l'imaginaire, qui marque le passage de l'Acadie 
de la tradition à la modernité, du mythe à l'idéologie, de la parole 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 3 3 

à Técrit. Des exemples tirés du corpus littéraire acadien en témoi­
gnent. Pour l'auteur qui choisit le thème de la déportation, mythe 
originaire par excellence, il a accès au fonds inépuisable de l'intel­
ligence collective qui regorge de modèles et de schémas tout faits. 
Voyons, à titre indicatif, le roman de la dispersion dans lequel la 
récurrence du mythe et des personnages fictifs est indicatrice 
d'une «continuité significative» et d'une « indéniable affinité entre 
les auteurs et la réalité acadienne». Les structures mythiques qui 
habitent ces écrits, s'articulant autour de figures archétypes qui sym­
bolisent l'énergie et le renouveau n'ont, en fait, rien d'inédit: la 
quête du paradis perdu, l'errance et l'éternel retour aux origines, le 
cycle naissance-renaissance, l'amour indestructible, le «déluge» 
(d'où le renouveau). Et toujours, l'Acadie est figurée comme vain­
queur, fin prête pour accéder à la Promesse (Beaulieu, 1994: 31-33, 
46-47). 

Il n'est guère surprenant alors de constater que l'écrivain 
moderne qui a eu le plus d'impact sur l'imaginaire acadien, Antonine 
Maillet, ait fondé et prolongé son œuvre sur la continuation et sur 
la réarticulation du mythe fondateur. Ses ouvrages clefs à caractère 
historique {Évangéline deusse, 1975; Pélagie-la-Charette, 1979; 
Cent ans dans les bois, 1981) représentent « un vaste projet de 
réappropriation de l'intertexte étranger et de réinterprétation de l'his­
toire». Maillet cherche à y rapatrier le peuple dispersé et à lui 
redonner sa place dans l'histoire. Elle montre aux Acadiens un miroir 
et les place devant le conflit permanent entre le rêve et la réalité, 
entre l'Acadie-phénix et l'exil, qui sous-tend l'imaginaire collectif 
(Morency et de Finney, 1998: 16). Transposant dans le monde ima­
ginaire la conscience historique du peuple acadien, Maillet a créé 
une œuvre qui, à l'instar de son ouvrage Le huitième jour (1986) -
titre évocateur s'il en est - est un récit en devenir, une reprise (après 
la Création), une continuation (de l'inachevé), un projet. Texte à« la 
charnière du populaire et de l'érudit, du profane et du sacré, du 
poétique et du métalinguistique», il « invite à des dérives» - entre 
les chimères et la réalité, entre le cosmique et le singulier, entre le 
syncrétisme matérialiste et les vertus quintessenciées - et «évoque 
de grandes sommes énigmatiques, utopiques ou uchroniques» 
(Gobin, 1988: 29). Le lecteur acadien entretient un rapport particu-



34 PATRICK D. CLARKE 

lier avec les personnages de Maillet qui lui renvoient une langue, des 
traditions, des schèmes de pensée et des valeurs qui lui sont fami­
liers. À ce réalisme culturel s'ajoute une dialogia avec un long 
répertoire d'écrits « acadiens», allant des récits édéniques primitifs 
aux travaux d'historiens pionniers, qui insistent tous sur l'épreuve 
d'abord de la Nature, puis de la déportation et enfin de la moder­
nité. Mais ces schèmes sont ici en mutation, un dialogisme entre le 
mythe et le réel qui renouvelle le mythe sur des bases moins abstrai­
tes (Bourque, 1989: 199, 202-204, 209-210). L'identification 
lecteur-personnage a des prolongements notamment dans le déve­
loppement de l'identité collective. Cette rencontre avec le public a 
permis de valoriser la culture populaire acadienne, d'accorder les 
mythes collectifs à la nouvelle donne et de mieux saisir les enjeux 
socioéconomiques et politiques collectifs. Les intellectuels ont beau 
se désoler de l'absence de projet politique explicite dans l'œuvre de 
Maillet, de son refus de faire table rase, la masse est parfaitement 
satisfaite de sa perspective « globale, existentielle et esthétique» (de 
Finney, 1988: 33-37, 41). L'horizon d'attente des Acadiens fait en 
sorte que le modèle de lecture qui s'impose est celui où la fantaisie 
est au service de préoccupations bien concrètes, soit la lutte pour 
l'émancipation et la préservation du groupe (de Finney, 1989 : 260-
264). Même si le rapport privilégié entre Maillet et le peuple acadien 
tend désormais à se dissiper, il n'en demeure pas moins que la 
nouvelle génération de producteurs culturels, pour jouir d'une réso­
nance populaire, doit s'engager à partir de l'acadianité typée qu'a 
sacrée leur aînée. 

Il faut revoir l'image d'une Acadie qui, éveillée d'une longue 
stupeur, «désabusée d'une tromperie collective», renonce à son rôle 
de peuple d'élection et à la certitude de la Terre Promise. Certes, les 
années 1960 marquèrent l'accession au savoir, qui désacralise et 
démythifie l'Acadie. Sur le plan de l'art, de la production première 
de sens cependant, la renonciation au mythe est toujours imparfaite 
parce qu'impossible. Le poète n'accède à la nouvelle parole légiti­
mée que par son attachement au mythe national, qu'il rejette, certes, 
mais qu'il « rapatrie ». « Si l'artiste [...] sait, c'est dans la mesure où il 
a fait du grand récit national un drame individuel [...]. Le passé 
édénique [...], la Chute, l'avenir glorieux [...] passent de l'état de 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 3 5 

catégories quasi historiques à Pétat de moments d'appui à l'intérieur 
d'un cheminement narratif concrétisé et individualisé.» Dans cette 
production, « le moi acadien [...] est l'acteur principal d'un drame, 
où il meurt à une partie de lui-même». C'est que la mort en Acadie 
n'a rien perdu de son mystère, elle est «accomplissement» et «point de 
départ». En prenant pour cible Herménégilde Chiasson, chez qui on 
trouve « la forme la plus complète» de ce drame qui parsème l'ensem­
ble la littérature de cette période, on décèle «les traits d'un schéma 
biblique [...], qui s'ouvre par une idylle [et] qui s'achève par une vision 
apocalyptique». Il s'agit là de «la charpente essentielle du «mythe 
national » acadien, [c'est-à-dire] la trame narrative d'ensemble de 
la «divine comédie » biblique » : Éden, la Chute et l'Exil, l'Évangile et 
la prophétie du Messie. On voudrait bien mourir à l'Acadie, mais le 
prophète tarde. Même l'intercession du «je» dans la littérature aca-
dienne, qui réduit le mythe au sujet et comprime le temps, ne 
change rien au fait que la divine comédie, ramenée à l'individu, est 
la racine même de la mystique (Moulaison, 1996: 8-11, 13-18). 

OUBLIEZ! 

Nos cousins juifs 

Immanquablement, lorsqu'on évoque l'Acadie, il est question 
d'une association origine-destin entre celle-ci et le peuple juif. L'image 
est trop belle, sa récurrence trop fréquente pour être sommairement 
écartée. On l'aura compris, le titre de cette section fait allusion 
à«Zakhor», à l'injonction « N'oubliez pas» ou encore « Souvenez-
vous » ( «Je me souviens » ?). C'est le contraire de l'injonction « Oubliez » 
qui marque l'Acadie. La mémoire est donc ici l'essentiel, une réalité peu 
évoquée en Acadie mais que Zenon Chiasson a bien saisie. 

Aujourd'hui, l'Acadie n'existe pas [...]. Au mieux c'est une réserve [...] 

Or un peuple sans pays s'instruit d'une génération à l'autre par l'oralité 

et s'inscrit dans une durée surtout par la force de sa mémoire. Cependant, 

en Acadie, la mémoire est souvent oublieuse : il y a des trous de mémoire, 

il y a des blancs de mémoire, il y a des détournements de mémoire. [...] 

l'Acadie est le lieu d'un inlassable recommencement (1996: 122). 



36 PATRICK D. CLARKE 

L'étude de la mémoire collective doit beaucoup aux travaux sur 
la mémoire juive, laquelle promet de nous renseigner sur la portée 
générale du phénomène de la souvenance. Or, propose Yerushalmi, 
les Juifs sont le peuple archétype de la mémoire, car leur rapport au 
passé est archaïque, une forme primitive et sacrée de remémoration 
à l'opposé de la conscience proprement historique. Deux phénomè­
nes nous interpellent ici. L'un, la dynamique de la mémoire 
collective, juive d'abord, et son rapport à l'histoire, ce qui se résume 
au silence comme une forme de contre-histoire et à l'oubli en tant 
que fait social. L'autre, la périodisation de ce commerce avec le 
passé, c'est-à-dire le rapport mémoire-histoire appréhendé en tant 
qu'objet de la science historique5. 

L'oubli, écrit Yerushalmi, c'est le péché cardinal de la bible 
hébraïque. « N'oublie pas le Seigneur Dieu. Ne néglige pas ses lois 
et ses commandements [...] Ne vas pas en tirer orgueil et oublier 
que tu dois tout cela au Seigneur» {Deutéronome, 8: 11, 14, cité 
dans Yerushalmi, 1988: 11). Cependant, les descendants de Moïse 
oublieront la Torah (c'est-à-dire I'« enseignement », livre sacré 
collationné à partir de rites et de récits historiques et qui se renou­
velle comme Tradition) trois fois. Et trois fois elle a été restaurée. La 
première est la plus significative: 

Ezra rassemble son peuple [...] Pour la première fois [...] Ezra et ses 

compagnons lisent toute la Torah [...] comme un «livre» (sefer) [...], 

devant tout le peuple assemblé, tandis que les Lévites en expliquent le 

sens. Pour la première fois dans l'histoire, un livre sacré devient la 

propriété commune d'un peuple [...]. Ainsi est née l'Écriture. Ainsi est né 

[...] le judaïsme (1988: 14-15). 

Le troisième oubli, qui suivit la destruction du deuxième 
Temple et la dispersion des Juifs, est pour nous tout aussi important. 
Car à cette époque s'ouvrit la première école où les sages étudièrent, 
remirent en forme et ainsi préservèrent la Torah. L'essentiel ici, c'est 
l'intégralité de cette anamnèse (réminiscence), car on se souvient, 
mais sélectivement. Ainsi, l'enseignement des prêtres du Vignoble de 

5. Ce n'est qu'après la rédaction de ce texte que j'ai pris connaissance de l'article, 

court mais percutant, de Pierre Anctil (2000) qui traite de l'éclairage qu'apporte 

l'ouvrage de Yerushalmi sur la «mémoire identitaire» canadienne-française et qui 

invite à des comparaisons riches de sens avec le cas acadien. 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L1 IDENTITÉ ACADIENNE 37 

Yabneh fut motivé d'abord par la préservation de la Loi : « seule l'his­
toire qui pourrait s'intégrer au système de valeurs de la halakhah 
était retenue». De cette façon l'histoire comme passé s'efface au 
profit de la Loi, l'histoire comme regard sur le passé s'éclipse devant 
la «Chaîne de la tradition». Aussi l'oubli collectif est du «peuple», 
le fait de ne pas transmettre à la postérité le souvenir du passé, tandis 
que l'anamnèse, lui, est l'œuvre des élites ou des« individus hors du 
commun ». Et cet oubli est motivé par des faits divergents, « par rejet, 
indifférence ou indolence, ou bien encore du fait de quelque catas­
trophe historique brisant le cours des jours et des choses». Pour les 
Juifs, comme pour les Acadiens, dans la mesure où ces derniers 
auraient «oublié la Tradition», c'est la catastrophe qui en était la 
cause. Le dernier point concerne l'historien. Celui-ci peut reconsti­
tuer l'oubli, mais ne peut jamais décider de ce qui doit être oublié, 
cela est la « prérogative de la halakhah», c'est-à-dire la Loi (1988: 
12-14, 16-18). 

Le judaïsme hérita, dans la Torah, ce que les croyants tenaient 
pour un ensemble organique et sacré, un dépôt contenant des 
éléments essentiels de lois, de sagesse et de foi, un récit qui 
embrasse toute l'histoire depuis la Genèse et qui en propose une 
interprétation profonde. La conflation de canon biblique et de récits 
historiques impartit à ces derniers une immortalité; aussi l'histoire 
juive s'intégra à une écriture sainte rendue au peuple par la lecture 
des Écritures dans les synagogues et que la Chaîne de la tradition 
léguait de génération en génération. Aussitôt l'impulsion de 
l'historiographie cessa. Pour les rabbins, la Bible non seulement 
contenait-elle l'histoire des Juifs, mais le but de celle-ci (Yerushalmi, 
1982: chap. 1). En conséquence, les catastrophes qui marquèrent 
l'histoire juive devaient être attribuées à l'idolâtrie et aux péchés. De 
même, l'Exil ne pouvait être éternel. Car la destruction et la 
Rédemption sont liées en dialectique. C'est dans ce contexte qu'on 
apprécie l'indifférence des Juifs pour l'histoire; le passé biblique 
était connu, le futur messianique aussi, restait l'entre-deux et, pour 
eux, cela revenait à une mission providentielle. Pendant des siècles 
la littérature juive, dans la mesure où elle s'intéressait au passé, ne 
le faisait pas pour en pendre acte, mais pour en découvrir les 
significations (1982: chap. 2). Ce n'est donc pas que les Juifs 



38 PATRICK D. CLARKE 

n'avaient de sollicitude à l'endroit de l'histoire, mais que leur 
attention portait sur le passé lointain, celui qui tenait la clef de la 
souffrance, c'est-à-dire l'Exil. Il s'agit du retour répété sur des 
archétypes qui donnent un sens à la vie et dans lesquels on cherche 
la prophétie de la Fin. Pour la masse des Juifs, c'est par le biais des 
rites et de la liturgie que la mémoire collective se transmettait, de 
sorte que ne pouvait être perpétué que ce qui passait par ces voies. 
Et ce dont on se souvenait n'avait rien d'épisodique ou de factuel. 

Ce ne fut qu'au XVIe siècle, suite à l'expulsion des Juifs 
d'Espagne, qu'on trouva chez ce peuple un phénomène culturel qui 
s'apparente à l'historiographie et qui prit la forme d'une conscience 
aiguë de la singularité des événements qui venaient de se produire 
(1982: chap. 3). Les Juifs cherchèrent la signification de cette 
manifestation de la colère de Dieu non seulement dans les actes des 
Pères, mais aussi dans ceux des Fils. L'histoire n'était cependant 
qu'une des voies vers la Vérité et elle n'était pas celle retenue par 
la masse qui préférait les Kabbalah comme exutoire. C'est toutefois 
la modernité qui engendra réellement l'historiographie juive, 
événement qui marque le renversement du binôme millénaire. 
Inéluctablement l'histoire (et non la Tradition ou les Écritures) 
s'impose comme l'arbitre du judaïsme (1982: chap. 4). C'est une 
historiographie inédite qui naît sans tradition scientifique et sans 
avis. L'effort de renouer avec le passé par le biais de l'histoire 
répondit à la déconfiture de la communauté juive et à la dégénéres­
cence subséquente de la mémoire collective. Toutes les idéologies 
juives nées de la modernité, et notamment le sionisme, se tournèrent 
vers l'histoire pour justifier leurs desseins. Deux choses motivaient 
cette transformation. L'une, l'émancipation des Juifs européens qui, 
pour être pleinement assimilés, devaient accepter de se définir du 
seul point de vue religieux et non comme formant une nation à part. 
L'autre, le nombre croissant de Juifs qui, devenus incroyants, se 
sentaient appelés à s'interroger sur la dimension historique du 
judaïsme pour redécouvrir le sens de la loi de Moïse. 

Mais, comme aux époques précédentes, la masse ne peut se 
rallier à la raison de l'histoire. Or l'appréhension de l'histoire 
comme réalité sécularisée est, d'office, la répudiation de la prémisse 
fondamentale du judaïsme, celle de la Divine Providence en tant 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 39 

que force causale de l'histoire des descendants d'Abraham et, par le 
fait même, le reniement de la singularité de cette même histoire. 
Force est de constater que, aujourd'hui, peu de Juifs ont assimilé la 
temporalité et la métaphysique de l'histoire, manière de concevoir le 
monde. 

La thèse de Yerushalmi se résume à ceci : pendant 2 000 ans 
l'histoire juive (à l'opposé de la mémoire) se résumait à des chrono­
logies rabbiniques. Le peuple juif se méfiait de l'histoire qui, au 
contraire de la Loi, n'apportait rien au destin des gens de Moïse. 
L'ouverture à l'endroit de l'histoire ne vint qu'à la suite de l'expul­
sion de l'Espagne et ne se révéla comme impérative qu'en marge du 
sionisme. Dans les deux cas, ce sont des circonstances proprement 
historiques (l'exil renouvelé, le Retour) qui poussèrent les Juifs à 
vouloir s'accomplir dans le réel. Les Juifs étaient interdits d'histoire, 
d'abord par eux-mêmes, puis par les autres qui, en leur refusant le 
droit à l'intégration, donc celui de se figurer comme objet d'histoire, 
les cantonnaient dans une figuration religieuse. Même incarnée dans 
le réel, une histoire d'humiliations et de souffrances répugne 
toujours à nombre de croyants. La cause ultime de ce rapport 
particulier au passé, qui se concrétise dans une mémoire à caractère 
fortement religieux et qu'on pourrait qualifier d'hypertrophiée tant 
elle concerne des événements primordiaux, ne peut être attribuée, 
selon Yerushalmi, aux thèses déjà usées dont, notamment, des 
sévices inlassables et le défaut d'État et du pouvoir (1982 : chap. 4). 
Au contraire, l'aversion pour l'étude de l'histoire doit être comprise 
sous l'angle de la quête religieuse. La mémoire juive découle tout 
autant de la prééminence d'une foi messianique que de la cohésion 
sociale, la croyance et la praxis sont une et la même. 

Ces Hébreux de l'Ouest 

Ce sommaire des travaux de Yerushalmi avait un but: voir en 
quoi le rapport que le peuple juif entretient avec le passé peut nous 
éclairer sur l'identité acadienne. Nous cherchions la valeur univer­
selle de ce phénomène, le paradigme des peuples dispersés en 
quelque sorte. Comme les Juifs, les Acadiens sont un peuple de 
mémoire (et non d'histoire), mais d'une mémoire oublieuse à 



40 PATRICK D. CLARKE 

l'opposé d'une mémoire forte. Il serait donc le peuple archétype du 
silence. Juifs et Acadiens, peuples de mémoire, ils le sont par les 
nombreux traits qu'ils partagent et que nous pourrions revoir dans 
l'expectative de trouver des faits pour confirmer la thèse de la simi­
litude. D'abord, cependant, les différences qui doivent nous garder 
de la facilité. Les quatre siècles d'histoire dont se réclament les 
définisseurs de l'Acadie pâlissent devant les millénaires du peuple 
juif. Les Acadiens sont des chrétiens, avec tout ce que cela comporte 
au plan de l'eschatologie, et donc adeptes d'une religion universelle 
à laquelle adhère nombre de nations. Aussi, les Acadiens descendent 
en ligne droite d'un seul rameau, tandis que le peuple juif se distin­
gue par sa grande diversité ethnoculturelle et raciale. La diaspora 
juive a conservé intacte l'identité juive, c'est-à-dire la Tradition, alors 
que les Acadiens en «exil » ne se reconnaissent plus que par le lien 
généalogique. Les Acadiens sont un peuple de la parole, les Juifs, un 
peuple de l'Ecriture. 

Peuples de l'exil et de la diaspora, il va sans dire. Dans les 
deux cas, la Tradition est fondée sur l'expérience (et la mémoire) de 
l'exil qui prend ici le sens d'une mission : la réintégration de la Terre 
Promise. Et il s'agit d'une tradition commune par ses origines 
(dérivée aussi bien de la culture orale que de la culture écrite) et par 
la pratique de son élaboration et de sa diffusion : le rituel (la lecture 
torahannique, L'Évangéline comme véhicule et lieu de synthèse) et 
le rassemblement (le congrès de Bâle, les Conventions nationales 
des Acadiens). (La lecture ritualisée imprime au passé la qualité 
cyclique du temps liturgique alors que les grandes assemblées sont 
calquées sur la modalité de la réception de la Loi.) Le monde est 
perçu, quand ce n'est pas vécu, comme une terre d'exil et le 
foyer « national » demeure un projet en cours. Le passé des deux 
peuples est conçu comme étant une histoire sainte parce qu'inscrite 
dans une mystique messianique dans laquelle nation et religion sont 
inséparables. La nation est alors une entité sacralisée à laquelle le 
peuple doit un culte, elle peut difficilement être un simple lieu de 
vivre-ensemble. Peuples de mémoire profonde, ils repoussent 
l'histoire, c'est-à-dire l'hiatus entre la création et la recréation (entre 
l'Exode et Jérusalem, entre l'empremier et l'a venir) et, de ce fait, la 
Tradition est expurgée de ce qui est contraire à la Loi, le caractère 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'IDENTITÉ ACADIENNE 41 

religieux de la solidarité nationale s'exprimant comme monopole de 
la Vérité. En conséquence, ni le peuple juif ni l'Acadie ne peuvent 
se concevoir hors de son unicité fondatrice, en tant que partie pre­
nante de processus historiques plus vastes. Il s'ensuit que les sévices 
subis par les deux peuples (ils sont également ressentis comme des 
souffrances prédestinées) sont refoulés et renvoyés dans un passé figé 
par la Providence. 

L'apparition de l'historiographie vient, chez les deux peuples, 
en phases successives, sans éclat et en l'absence de liens organiques 
avec une tradition intellectuelle indigène. L'histoire de ces nations 
s'impose spontanément, aussi bien aux historiens qu'à la multitude, 
comme une dialectique implicite, un cycle: la naissance, le chaos 
puis le renouveau ou, encore, la révélation, l'oubli puis le ressouve­
nir. De même, les changements effectués dans l'imaginaire de ces 
deux peuples qui traduisent le doute sur leur élection relèvent de 
conjonctures mues de l'extérieur. Celle de l'exil renouvelé ou qui 
n'en finit plus; celle de l'émancipation, qui fait craindre l'assimila­
t ion; celle enfin de la modernité, qui apporte la sécularisation et la 
désagrégation du communautaire. Et, pour ces deux peuples, le 
passage se fait du monopole vers le multiple et du mythe vers 
l'utopie, c'est-à-dire dans la direction du possible et de tout ce que 
cela renferme de polémique et d'équivoque. Finalement, pour 
chacun d'eux s'impose la question de la survie même, qu'apporte la 
dissolution de la certitude d'où découle la division continue entre la 
diaspora et le foyer national, entre ceux qui sont attirés par l'aven­
ture des sociétés dominantes et ceux qui prônent le repli sur soi. 
L'atteinte de la Terre Promise, tout comme l'acceptation de la bana­
lité de l'existence, signifie que le Messie tarde. N'empêche que la 
mystique demeure au cœur de tout projet collectif, une conception 
du destin qui, lorsqu'elle s'épuise de la Tradition, s'abreuve non pas 
à l'histoire mais à la littérature qui, elle, s'ouvre sur le possible. 

Ces similitudes n'ont d'intérêt que dans la mesure où elles nous 
permettent de proposer, ne serait-ce que fort schématiquement, un 
modèle pour rendre compte de l'identité acadienne. Egalement 
important est de dégager des éléments d'une chronologie des événe­
ments, une périodisation. L'histoire primordiale des Acadiens, leurs 
origines, le pays de cocagne, l'exil, le rétablissement, enfin tout ce 



42 PATRICK D. CLARKE 

qui les préparait à un destin prophétique. Edme Rameau de Saint-
Père dicta le Décalogue acadien (la Loi) que les hérauts de la 
Renaissance acadienne (les Josué acadiens) lurent devant la Grande 
Assemblée (les Conventions nationales), le rendant au peuple et 
créant ainsi la Chaîne de la tradition (le mythe national), le passage 
de la Loi d'un homme à celle du groupe. C'est en fait l'ouverture du 
mythe à l'histoire où l'écrit s'agglutine à la parole dans la foulée du 
choc renouvelé des peuples. De cette façon, la Loi s'impose à 
l'Histoire, pour raviver la Tradition. Cependant, la Tradition sera 
oubliée par le «peuple», mais conservée par les Lévites-historiens. 
L'oubli de la «Bible nationale» de 1920 à 1960 est la revanche de 
la parole (l'oralité) sur l'écriture, le réveil du totémisme, de l'idolâ­
trie. Le ressouvenir de la Loi dans les années 1960 signifie le retour 
en force de l'Écriture, répétition en tous points de la Renaissance et 
de ses impulsions profondes. La Loi est restaurée par la prise de 
possession du livre sacré par le passage symbolique à une société 
d'écriture, le triomphe du fétichisme bourgeois (la mystique, de 
nouveau, doit passer de la parole à l'écrit). Aussitôt, il est opposé par 
la remontée de la parole, dorénavant multiple, qui fait place à la fois 
à l'accréditation de la mémoire par la littérature et à l'apparition de 
la science. Il s'agit là d'un autre stade du cycle incessant de la quête, 
d'une dialogia entre mémoire et histoire, entre oubli et ressouvenir, 
entre silence et verbe. 

Pour les sceptiques 

Il n'est point besoin pour les sceptiques de s'arrêter à ces pro­
pos fort hypothétiques. Des travaux, fortement théorisés, portant sur 
la mémoire, l'oralité, la religion populaire et la« carnavalisation », 
pour ne nommer que ces concepts, peuvent valider notre thèse. 
Exceptionnellement important dans ce contexte est le recours à une 
théorie générale de la mémoire collective. On peut insister que la 
mémoire et l'histoire, tout en étant des façons souvent diamétrale­
ment opposées d'appréhender le passé, sont germaines. On peut 
également insister sur les cadres sociaux et les lieux de la mémoire, 
donc sur son rapport aux pratiques sociospatiales et remémoratives. 
C'est cette dynamique qui nous intéresse ici, l'enchevêtrement 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 4 3 

d'où est issue toute mémoire collective et qui répond aussi bien à 
des impulsions psychiques que sociales. Dans ce cas, la mémoire 
vivante est conçue en tant que fait de l'interaction incessante de la 
répétition et de la récollection (la première concerne la récupération 
inconsciente d'images du passé, la seconde, la reconstruction cons­
ciente de ces mêmes images), une conception d'abord exposée par 
Maurice Halbwachs (1925). Mais c'est la thèse de Sigmund Freud 
(1939) qui nous concerne au premier chef, vu la prédilection de 
celui-ci pour l'histoire (les faits objectifs du passé) que recèlerait la 
mémoire du peuple juif. Or, pour Freud, la mémoire profonde (qui 
renferme les mémoires cachées), fruit de l'expérience vécue et 
enfouie dans l'inconscient, agit de façon répétitive sur les actions 
des gens dans le présent. Toute expérience étant enregistrée dans la 
psyché, la psychanalyse de la mémoire profonde peut nous donner 
accès à l'expérience originale, en ciblant des souvenirs-écrans qui 
sont à la fois des images qui viennent déplacer dans la conscience 
des mémoires trop difficiles à supporter et des marqueurs de l'expé­
rience vécue refoulée par la psyché. C'est ainsi que Freud prétend 
remonter aux origines mêmes du judaïsme, aux faits historiques qui 
fondèrent la Tradition et dont la mémoire avait été refoulée puis 
transfigurée en la forme de la légende de Moïse. En fait, Freud 
postule le sacrifice de Moïse par les Hébreux, l'abandon de la 
Tradition et le refoulement de la mémoire de ces faits. Il postule 
aussi la renaissance (on pourrait dire le ressouvenir) du judaïsme 
sous l'effet de la mémoire profonde, réactualisée par des événe­
ments. Freud explique cette transmission d'héritage collectif comme 
étant de la répétition, c'est-à-dire la recréation de circonstances 
historiques, des reprises qui déclenchent des prédispositions psychi­
ques concomitantes à l'expérience originale, ce qui a pour effet de 
modifier la mémoire profonde, la transformant en mémoire vivante. 
La pertinence de cette thèse au regard de l'identité acadienne est 
manifeste: le cycle de l'oubli et du ressouvenir; la périodisation de 
l'imaginaire collectif et de la solidarité « nationale» ; l'interaction de 
la mémoire et de l'histoire, celle aussi du mythe fondateur et de 
l'idéologie. 

Le fait que l'Acadie soit une société orale est indissociable des 
phénomènes que nous venons de voir et qui se résument à une 



44 PATRICK D. CLARKE 

dialogia entre l'Écriture et le mythe (entre la Loi et la mémoire, l'écrit 
et la parole), par laquelle l'Acadien fonde son imaginaire. (La Loi des 
Juifs est indifféremment écrite et orale alors qu'en Acadie il existe 
une tension primordiale entre la Lettre et la Parole, entre le Verbum 
et le vox.) L'essentiel ici c'est le lieu de l'oral que le consensus savant 
situe dans des dynamiques sociales, c'est-à-dire dans des ensembles 
d'interactions qui s'organisent en des systèmes de pratiques forte­
ment tributaires de la tradition et qui ont pour but d'assurer la 
cohésion du groupe par la circulation de la mémoire collective, par 
la formulation de récits fondateurs et par le modelage des compor­
tements (Dupont et Mathieu, 1986: 7-10). Il faut concevoir l'oralité 
et l'écriture comme étant des réalités polaires quelle que soit la 
nature de leur rapport. Dans une société à transmission orale, les 
informations intergénérationnelles nécessaires pour la survie du 
groupe n'ont besoin, pour être transmises, que du support biologi­
que de la mémoire. Toutefois, elles ne peuvent se passer de 
toute «textual ité », c'est-à-dire un «type particulier de production 
de messages», nommément le mythe. Il est question ici de l'«ora-
liture», de l'oralité qui passe à la mémoire à long terme (par 
opposition à la mémoire courte). Or cette mémoire longue opère un 
rapport au temps qui se distingue par I'« achronos » : « la parole 
ancestrale n'est pas figée dans un passé immémorial », l'ancêtre est 
son interlocutoire qui assiste au point de rencontre des générations. 
La littérature au contraire, parce qu'elle a recours au support écrit, 
constitue un instrument qui peut faire l'économie de la mémoire 
collective. À la différence de la mémoire propre à l'oralité, la 
métamémoire qui émerge de l'écrit est «ouverte à l'innovation por­
tée par l'imaginaire». C'est « le lieu par excellence de la subversion, 
de la confrontation dialectique entre tradition et innovation, entre 
mémoire et imaginaire, entre identité et altérité». Si l'oralité et l'écri­
ture aboutissent toutes deux à une opération par laquelle sont 
assignés les rôles de l'Un et de l'Autre, la seconde hiérarchise le 
rapport entre interlocuteurs, une autorité qui se prolonge dans le 
social et même sur le plan des langues (Bernabé, 1997: 50-56). 
Cette distinction entre l'écriture et l'oralité que nous avons proposée 
nous ramène au mystère. 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 45 

Or la religion populaire n'est pas d'abord un phénomène défini 
par son rapport aux couches sociales populaires; elle est directe­
ment issue du clivage intellectuel et culturel qui oppose le discours 
sur le sacré à des perceptions peu ou pas conceptualisées de l'uni­
vers des dieux, un phénomène par lequel on rattache le divin à 
l'horizon mental quotidien. La religion populaire, de par ses efforts 
spontanés pour pénétrer le mystère du sacré, renvoie à l'homme sa 
propre image6. Elle survient là où il y a contestation de l'objec-
tivation systématique du sacré qui permet de faire du sens, mais qui 
diminue la prise de celui-ci sur le monde (Meslin, 1972: 5-8). Cette 
scission de cultures, de l'écrit et de l'oral (de l'Écriture et de la 
Parole), fait intervenir l'opposition de l'élite et du populaire et traduit 
des inégalités. L'entrechoquement de la langue de l'élite et du parler 
vernaculaire témoigne de la résistance contre l'avilissement du 
mythe par la Loi, la mémoire par l'histoire. Cela se traduit dans 
l'imaginaire populaire acadien dans des manifestations que l'on 
pourrait saisir par le concept de « carnavalisation ». L'héritage 
rabelaisien qui anime la culture populaire acadienne crée un état de 
mundus inversus. D'abord par la dualité du monde, une lutte 
incessante entre l'élite et le peuple, dans laquelle le pouvoir temporel 
et sacré est tourné en dérision et l'ordre hiérarchique constamment 
(mais symboliquement) renversé. La brouille du sacré et du profane, 
du sublime et du grotesque, de la piété et de l'irrévérence, voilà 
l'univers de tous les peuples déshérités. En gros, c'est la victoire de 
la vie sur la mort par la transformation de celle-ci en préalable de 
la naissance. C'est que le rire carnavalesque est invariablement lié 
à la régénération de l'homme (voir Bourque et Brown, 1998). Voilà 
ce qui explique non seulement la persistance du duel de l'écrit et de 
l'oral en Acadie, mais aussi le rôle de la littérature dans la transmu-

6. L'Israélite, c'est Yhomo biblicus, tout comme l'Acadien. À chercher, on y trouverait 

des « traits de civilisation » : « une inaptitude à la pensée philosophique [...] ; pas de 

vigueur d'ordre scientifique; peu de manifestations artistiques; peu de réussites 

politiques. [...] Mais, à son actif, il faut porter [...] : l'attention aux valeurs de la vie, 

la finesse d'observation, le goût de la terre, le don d'assimiler, la faculté de suggérer, 

de conter, de rêver, de vibrer, de souffrir, le sens du passé et de la continuité, le soin 

d'enseigner et de communiquer, le souci communautaire, le goût du symbole et du 

mystère» (Gelin, 1961 : 109). 



46 PATRICK D. CLARKE 

tation sporadique de cette même société. L'oral a la capacité d'évo­
quer le primordial, tandis que l'écrit est complice de la rationalisation 
et du déficit de sens que celle-ci engendre. 

SUR L'IDENTITÉ ACADIENNE 

De I' « indécision » 

Le mystère, les faits de l'âme, le sacré, les choses de l'esprit -
tout ce qu'on pourrait ranger dans le «cercle enchanté de la tradi­
tion » et qui est l'objet privilégié de nos interrogations - ne sont pas 
sans donner prise sur l'actualité. Ils peuvent même éclairer de façon 
prégnante les observations de la sociologie de la condition aca-
dienne contemporaine et notamment les recherches de Thériault. 
Comme d'autres, et non le moindre Hautecœur, Thériault conçoit la 
période 1960-2000 non pas à partir de la perspective de la conti­
nuité, mais de celle de la rupture; loin d'être une extension de la 
Renaissance acadienne, elle est une réponse à l'effondrement du 
projet national. En fait, Thériault déborde l'époque actuelle pour 
énoncer une théorie compréhensive de l'émergence d'une nationa­
lité acadienne distincte de celle du Québec, une explication qui se 
résume non pas à l'existence préalable de deux sociétés, mais 
aux multiples « refus » du Québec (1999 : 116-119, 122-123). Il qua­
lifie le nationalisme acadien traditionnel - fondé sur l'émergence 
primordiale de « caractéristiques nationales» et sur le «retour» -
d'anachronique et de sans fondement (1995b : 69-70). Il est question 
pour lui de l'Acadie comme d'un processus de retrait vers la nation-
culture. C'est alors du refus de l'Autre d'accueillir l'Acadien dans sa 
dimension politique que résulte le surinvestissement dans le symbo­
lique, caractéristique primaire de ce peuple. Voilà un projet collectif 
qui, alliant résistance et marginalité, a confiné l'Acadie dans la tra­
dition en même temps qu'il postulait une intégration différenciée à 
la société globale, fondant ainsi le sujet acadien comme «une 
volonté de faire l'histoire». Et Thériault de remarquer que l'Acadie 
ne peut plus faire l'économie de la vie politique devenue une 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 47 

nécessité motivée par l'échec du seul réfèrent national et par l'im­
possibilité d'investir un espace géopolitique (1994: 13-18, 21-29; 
Chiasson et Thériault, 1999: 87-93). 

Si une constatation marque la sociologie de l'Acadie du 
Nouveau-Brunswick, c'est bien l'existence d'une « indécision iden­
titaire». Autoréférentielle, l'Acadie revendique la reconnaissance 
d'une identité typée, conforme à sa forte historicité mais, minori­
taire, elle est condamnée, en cherchant à participer aux logiques 
modernisantes, à réaliser une intégration toujours plus poussée à la 
société dominante. Elle est étirée, exsangue, entre le refus de 
l'ethnicisation et l'impossible autonomie (Thériault, 1995a: 
chap. 10, 11). Pour Thériault, la capacité organisationnelle de 
l'Acadie d'aujourd'hui n'est guère plus forte qu'au XIXe siècle. 
Certes, elle est mieux outillée pour faire face «à l'épreuve de la 
modernité», mais elle est «en mal d'une expression collective». 
Toutefois, le rêve d'une Acadie sociétale persiste; l'«Acadie active 
du Nouveau-Brunswick» cherche toujours un mode de vivre-
ensemble qui pourrait investir l'acadianité du rôle de lieu privilégié 
de l'organisation sociale. C'est ce qui distingue ce peuple des autres 
collectivités minoritaires, mais «c'est là aussi son drame: l'impossi­
bilité de faire société rend toujours actuel [...] le mythe de la 
dépossession [...] il s'agit aujourd'hui de redéfinir [le] mythe collec­
tif dans un monde où plus personne ne croit aux vertus, [...] ni des 
mystères douloureux, ni des mystères glorieux. [...] il reste [...] que 
la seule voie [...] est politique: [...] unifier à travers la délibération 
politique, et non plus par le mythe fondateur, les multiples prati­
ques» (1995a: 240-241). Le Congrès mondial acadien (1994), dans 
lequel Thériault voit précisé ce dilemme et dont il souligne le succès 
populaire, ne lui dit rien de bon. C'est pour lui le «retour à l'Acadie 
mythique [à] l'Acadie de la diaspora, [...] celle créée [...] sur le 
sentiment [...] d'avoir eu, à travers la déportation, une expérience 
historique commune». C'est cette même Acadie dont il croyait 
décrire « l'inéluctable effondrement» qui renaît comme le déni d'une 
identité fondée sur le refus de la folklorisation. Il y voit un duel entre 
l'Acadie imaginaire et l'Acadie de l'historicité et y décèle la possi­
bilité d'un dérapage vers l'ethnicisation (1995a: 295-299). 



48 PATRICK D. CLARKE 

Le portrait qu'esquisse Thériault me paraît en tous points 
conforme à la réalité; dans ses grandes lignes, c'est celui que 
proposait Hautecœur alors mû par le même sentiment d'urgence. Et 
sa vision est, à n'en pas douter, le reflet fidèle de I' « Acadie active », 
mais ses travaux laissent deviner un fond de nostalgie, de regret, 
voire même d'impatience. Il crie dans le vide. L'histoire semble faire 
du surplace, voire reculer, et la multitude, béate, se contente «du 
pain et des roses». Il y a dans ses excès de passion - qui sont aussi 
de la sollicitude honnête et nécessaire - la même impulsion 
qu'avouait Fernand Dumont (celui même qui inspira la démarche 
acadienne de Hautecœur), le plus illustre des chantres de 
la « normalité». Cependant, pour aller au fond de la logique qui est 
mienne, nous devons nous interroger sur la pérennité du mythe, sur 
la force apparemment inouïe de la logique de l'univers « intérieur». 
Certes, le Congrès mondial, locution qui évoque, comme l'a fait 
remarquer Thériault, un parallèle entre l'expérience des Acadiens et 
celle des Juifs, constitue un événement dont l'importance du point 
de vue de l'identité acadienne est manifeste. C'est indubitablement 
un signe, dans le contexte général de l'épreuve de la modernité et 
de la longue mise en forme de l'historicité acadienne, que 
la « Chaîne de la tradition » tient bon et que le projet de Hautecœur 
n'a rien perdu de sa pertinence. Reste à voir ce qu'en dirait le «bon 
peuple» pour peu que celui-ci daigne se préoccuper d'un «détail »7. 

De l'utopique 

Le Congrès mondial, nous dirait la masse, se loge à l'enseigne 
du triomphe. Il a, comme nul autre événement (pas même les 
Conventions nationales, encore moins les frolics [rassemblements 
populaires], certainement pas le Parti acadien), rompu le mutisme 
acadien, un bouleversement signé par ces milliers de pan­
neaux « Fêtons » et par le chant, la parole et même l'écrit. Il s'est 

7. « L'Acadie, c'est un détail », extrait du film L'Acadie l'Acadie ? ! ? réalisé par Pierre 

Perrault et Michel Brault (ONF, 1971). 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 4 9 

même fait marqueur collectif, étiquette... cette étoile jaune (celle de 
Marie et non de David) qu'arboraient maisons, pelouses, voitures 
et... poitrines8. Comment ne pas voir dans cet événement un signe 
du mystère ? Et comment ne pas y voir, réduits à un moment, tous 
mes propos sur l'identité acadienne ? L'indécision identitaire (quelle 
qu'elle en soit) pâlit devant l'évidence de la participation à une 
solidarité, à une identité, à cette «communion avec cette Acadie-
nature» qu'annonce la signification publique de son appartenance 
collective9. La «fête» (qu'elle soit meeting politique, kermesse ou 
rappel filial), c'est précisément « le théâtre où se jouent les moments 
les plus intenses du processus d'affirmation de l'identité acadienne». 
Le Congrès ne fait pas exception. Son caractère institutionnel et son 
but éminemment politique lui confèrent un sens qui dépasse le 
ludique. Par son côté solennel, donné dans le divertissement, les 
participants sont amenés à porter un regard différent sur eux-mêmes 
et sur les leurs; le réel appelle l'imaginaire, il devient « porteur de 
fiction». Ainsi, comme lors des Conventions nationales, le public 
reprend collectivement la tragédie du peuple; en s'accrochant aux 
malheurs du passé on les sublime, en rencontrant dans le « théâtre de 
la mémoire » ses aïeux du temps originel on assiste à sa propre 
rédemption. Vu sous cet angle, « la souffrance du passé et la régéné-

8. L'importance de ce geste se mesure au fait que le nationalisme traditionnel acadien 

exclut de sa rhétorique la notion de domination, tout comme chez les Juifs 

européens avant 1945 pour qui l'antisémitisme nécessitait qu'ils nient leur situation. 

Les Juifs assimilés et ceux qui ne se distinguaient que par leur pratique religieuse 

s'efforçaient de ne pas porter l'étiquette «juif », feinte impossible pour les 

Juifs «traditionnels». Les Acadiens, pour leur part, en se pavanant avec des signes 

distinctifs, ne sont plus, le temps d'une « union » ( « L'union fait la force » est la devise 

nationale acadienne), c'est-à-dire un instant mystique, ni muets ni invisibles. 

9. Si, dans les lignes qui suivent, nous nous inspirons de travaux de Judith Perron 

(1992) et de Blanca Navarro-Pardinas (1996), il faut noter le contexte particulier à 

chacun. Le premier fait référence aux Conventions nationales comme à 

un « événement qui, aux yeux des délégués, répondrait aux questions " Qu'est-ce que 

l'Acadie ?" et "Qu'est-ce que l'Acadien ?"» (Perron, 1992: 37). Le second se 

rapporte aux romans d'anticipation de Claude LeBouthillier, écrivain acadien en vue, 

qui « explorent [...] l'exorcisation du passé et des visages effrayants du temps présent 

par le recours à l'imaginaire» (Navarro-Pardinas, 1996: 33). 



50 PATRICK D. CLARKE 

ration forment un tout qui doit être perçu comme l'élément fonda­
teur, comme la condition de cohésion du peuple acadien » (Perron, 
1992: 41-43). Les «fêtards» sont réunis dans un «acte salvateur», 
pour annuler le temps et l'histoire, pour faire un retour sur les ori­
gines, pour placer les circonstances dans une nouvelle suite des 
choses, des événements qui ne sont plus isolés, irréversibles, mais 
imprimés d'un sens. La souffrance du peuple acadien passé et actuel 
et la menace également de désintégration sont ainsi levées10. Libérés 
un moment de la tyrannie du temps, on attend « l'éternel retour du 
rythme cosmique» (Navarro-Pardinas, 1996: 35-37). 

Voir dans le Congrès mondial une indication de l'effritement du 
projet de faire histoire chez les Acadiens du Nouveau-Brunswick, 
c'est mal comprendre le rapport entre le mythe et l'histoire et, au 
premier chef, la nature même du temporel mythique et messianique. 
C'est oublier que ce peuple a fait société - qu'il était même un 
destin - , c'est-à-dire qu'il a un passé inscrit dans le réel, justement 
parce que, en ce faisant, il obéissait au mythe. Peu importe que 
chacune des charnières de son histoire objective, qu'il s'agisse de la 
Renaissance ou de sa « révolution tranquille» ou même de ses 
épisodes d'oubli, soient le résultat d'actions proprement historiques, 
il n'en demeure pas moins que le temps qui agit sur les Acadiens 
n'est pas qu'historique, il est aussi mythique. Plus que de la longue 
durée, il est le temps aboli. Comment alors concevoir le projet 
néonationaliste d'hier ou encore celui de l'«Acadie active» d'au­
jourd'hui - en d'autres termes la praxis sociopolitique des quatre 
dernières décennies - en tant que rupture, comme l'effondrement du 
nationalisme traditionnel et le rejet catégorique du mythe ? Ne 

10. L'enquête sur l'inconscient collectif acadien est chose rare, surtout qu'elle doit porter 

sur les séquelles de la déportation. Mais Albert J. Dugas (1995), professeur de psy­

chologie acadien, a tenté l'expérience qui consiste à se défaire, en en prenant 

conscience, de tous ces mécanismes - ravalement, projection, culpabilité, peur - qui 

font de l'Acadien un être à l'identité « gangrenée ». Au-delà de la sémantique 

psychologisante de cet exercice d'exorcisme individuel, on voit s'imposer en fili­

grane l'identification avec l'ancêtre et sa souffrance qu'on accueille pleinement dans 

tout son misérabilisme et avec tous ses complexes dans le pressentiment qu'on n'en 

est que la « répétition ». 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 5 1 

s'agit-il pas plutôt d'un renouveau, c'est-à-dire un autre stade du 
cycle mythique et non un cul-de-sac ou la fin de l'histoire ? Certes, 
les participants au Congrès ne se lamentaient pas du sur­
investissement dans le symbolique, de l'éloge du monopole de la 
valeur, de l'épanouissement du réfèrent national dans le spirituel. 
Pourquoi le devraient-ils ? Le déplacement dans l'onirique n'a-t-il 
pas engendré un lieu d'existence qui, à l'évidence même, fait 
l'unité-totalité et la pérennité ? N'est-ce pas cela qu'ils célébraient, 
non pas dans un discours du Moi collectif nécessairement dérivé de 
l'écrit, mais dans un rituel propre aux peuples « sans histoire », la fête 
et le théâtre, des lieux de l'oral ? 

Les Acadiens ne veulent pas s'éveiller à l'Histoire, ils n'en ont 
point besoin pour survivre comme un être-ensemble cohérent et 
signifiant. Mais ils ne sont pas emmurés, le signe «Acadie», partout 
scintillant, opère le lien entre le fait social des gens et l'accession 
symbolique au monde. Dans ce contexte, la diaspora joue un rôle 
crucial. Dans la mesure où elle pèse sur l'imaginaire des Acadiens 
du Nouveau-Brunswick en faveur d'une Acadie éclatée, elle fait con­
trepoids au mythe fondateur, celui-là même qui voudrait inventer un 
passé où le réel se confond avec le fictif. Ce n'est pas le Congrès qui 
menace d'ethniciser l 'Acadie; au contraire, il lutte contre la 
dérive « naturelle » chez les peuples messianiques vers l'essentia-
lisme nationalo-religieux. Cela permet d'éviter le drame qui sévit en 
Israël où la mythologie politique s'est construite sur l'exclusion de 
l'Autre, un «droit» qui serait justifié, voire dicté, par l'Alliance 
nouée avec Dieu. Si les Acadiens vivent sur le mode d'une 
certaine « schizophrénie», il ne sont pas pour autant des aliénés: 

[...] by refusing [...] historical nationalism and nationalist daims, Acadia 

[...] finds significant cultural strengths and créâtes unique alliances within 

a globalized cultural landscape [...]. Moreover, as [in] the Jewish 

diaspora, successful diaspora cultures [...] hâve transportable borders that 

remain perméable to outside cultures (Boudreau et Gammel, 1998: 63). 

Henri-Dominique Paratte résume bien le devenir de l'Acadie 
sous le signe de l'émergence de sa littérature qui : 

s'inscrit directement dans [...] ce cheminement [...] de l'acte de parole 

[...] à l'acte d'écriture [...], parole aussi, mais dans des conditions fort 

différentes, tous deux ayant cependant en commun de déterminer le 

continu de ce qu'on devrait considérer comme « acadien » à des époques 



5 2 PATRICK D. CLARKE 

différentes. [...] Cette filiation [...] s'affirme d'autant plus fondamentale 

que l'Acadie, c'est d'abord un acte de foi [...] La récitation de la 

généalogie, le culte de mythes [...], la volonté de préserver et de fouiller 

le passé [...], tout autant que le désir de voir l'Acadie comme une idée 

[...] mondiale [...] font partie de ce contexte dans lequel l'identité est 

déterminée de façon mythique [...]. L'Acadie n'a peut-être pas de gouver­

nement qui lui soit propre; elle n'en a pas moins créé [...] des structures 

de valorisation du patrimoine aussi complexes [...] que celles [...] des 

ensembles politiquement organisés (1996: 299). 

* * * 

Peuple archétype du silence, disais-je... et de la mémoire 
oublieuse... l'un n'est que l'obvers de l'autre, manifestations chacun 
d'un même phénomène, sur deux niveaux, celui du social et celui 
de la psyché. Mais alors pourquoi, en titre, « l'Acadie du silence» et 
non l'Acadie oublieuse ou encore l'Acadie du mystère ? C'est que le 
silence englobe, envahit tout et qu'il est marqueur de phénomènes, 
mémorial et spirituel, qui travaillent en profondeur11. L'oubli, lui, se 
fait sans rites, sans rappel, dans l'interstice, au quotidien et il ne se 
fait jamais pleinement et toujours sans crier gare. Aussi, il ne peut 
jamais se faire sommation -«Oubliez» - , sauf du point de vue 
métaphorique. Ainsi, l'injonction « Oubliez » - qui est un fait moral 
- joue dans une société à culture orale le même rôle que 
l'injonction « Souvenez-vous» - qui est une prescription - dans une 
société à culture écrite; ce sont les supports qui, ici, déterminent 
les « messages». L'« oubli» et le «souvenir» sont congénères, ils ne 
sont que des stratégies divergentes pour faire face au même fond, 
l'éternel exil. C'est là la commune condition des peuples dispersés. 
Et comme l'oubli peut se transmuer en (re)souvenir, le silence, lui, 
peut se faire assourdissant. Le silence acadien n'est pas une 
absence; pour peu que l'on lui prête l'oreille il a beaucoup à nous 
dire (voir Boudreau, 1996 : 80-81). Hautecœur s'est trompé en choi-

11. Le silence est le fait du pieux, dit le livre de Job (42: 5-6), celui qui « n'a plus 

des "signes" à quoi attacher sa religion [...] ne perçoit plus les rétributions de 

Dieu», celui qui «a perdu jusqu'à cette sécurité que lui fournissait la théologie 

reçue; il lui fallait cette dernière épreuve pour le faire accéder au Dieu des rétribu­

tions [...]. Alors il se tait d'un silence apaisé» (Gelin, 1961 : 62). 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L1 IDENTITÉ ACADIENNE 53 

sissant pour épigraphe à son livre l'aphorisme de Karl Marx ([1852] 
1946: 7):«La tradition de toutes les générations mortes pèse d'un 
poids très lourd sur le cerveau des vivants. » Peut-être avait-il oublié 
la « certitude obscure » que chante Yanaw - le pauvre, le pieux - , 
celui qui est mystique parce qu'en parfaite communion avec Dieu. 
Lisons le psaume 131 : 

Yahvé, mon cœur ne s'est point gonflé 

ni mes yeux haussés. 

Je n'ai pas pris un chemin de grandeurs 

ni de prodiges qui me dépassent. 

Non, je tiens mon âme en paix et silence 

comme un enfant contre sa mère. 



Références 

Anctil, Pierre (2000), «Zakhor. Réflexions 
sur la mémoire identitaire juive et 
canadienne-française», Argument, 3, 1, 
p. 76-84. 

Beaulieu, Bertille (1994), «Jacques et 
Pélagie : le mythe du héros dans le ro­
man historique acadien inspiré de la 
dispersion, 1865-1992», Revue de 
l'Université de Moncton, 27, 1, p. 31-49. 

Bernabé, Jean (1997), «De Poralité à la 
littérature antillaise: figures de l'Un et 
de l'Autre », dans Françoise Têtu de 
Labsade (dir.), Littérature et dialogue 
interculturel. Culture française 
d'Amérique, Sainte-Foy, PUL (coll. 
Culture française d'Amérique), p. 49-68. 

Bibeau, Gilles (1995), «Tropismes québé­
cois. Je me souviens dans l'oubli », 
Anthropologie et sociétés, 19, 3, 
p. 151-198. 

Boucher, Monique (1992), « Éros contre 
Thanatos: l'imaginaire acadien dans le 
journal L'Évangéline (1887-1920)», 
Francophonies d'Amérique, 2, p. 25-35. 

Boucher-Marchand, Monique, et James de 
Finney (1994), «Réalité littéraire et 
mythes inspirateurs dans l'émergence 
de l'imaginaire acadien », Études 
canadiennes/Canadian Studies, 37, 
p. 279-286. 

Boudreau, J. Paul, et Irène Gammel (1998), 
«Linguistic Schizophrenia : The Poetics 
of Acadian Identity Construction », 
Journal of Canadian Studies/Revue 
d'études canadiennes, 32, 4, p. 52-68. 

Boudreau, Raoul (1996), « Le silence et la 
parole chez France Daigle », dans 
Raoul Boudreau ef al. (dir.), Mékmges 
Marguerite Maillet. Recueil de textes de 
création et d'articles sur la littérature, la 
langue et l'ethnologie acadiennes, 
Moncton, Chaire d'études acadiennes, 
Université de Moncton et Éditions 
d'Acadie (coll. Mouvange, 4), p. 71-81. 

Bourque, Denis (1989), « Horizon d'attente 
du lecteur acadien des années 70 : 
dialogue avec le mythe », dans 
Marguerite Maillet et Judith Hamel 
(dir.), La réception des œuvres 
d'Antonine Maillet. Actes du colloque 
international organisé par la Chaire 
d'études acadiennes, Moncton, Chaire 
d'études acadiennes, Université de 
Moncton (coll. Mouvange, 1), p. 199-213. 

Bourque, Denis, et Anne Brown (dir.) 
(1998), Les littératures d'expression fran­
çaise en Amérique du Nord et le 
carnavalesque, Moncton, Chaire d'étu­
des acadiennes, Université de Moncton 
et Éditions d'Acadie (coll. Mouvange, 6). 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L'iDENTITÉ ACADIENNE 55 

Chiasson, Guy, et J. Yvon Thériault (1999), 
« La construction d'un sujet acadien : 
résistance et marginalité», Internatio­
nal Journal of Canadian Studies/Revue 
internationale d'études canadiennes, 
20, p. 81-99. 

Chiasson, Zenon (1996), «Théâtre, his­
toire, mémoire », dans Raoul Boudreau 
ef al. (dir.), Mélanges Marguerite 
Maillet. Recueil de textes de création 
et d'articles sur la littérature, la langue 
et l'ethnologie acadiennes, Moncton, 
Chaire d'études acadiennes, Université 
de Moncton et Éditions d'Acadie (coll. 
Mouvange, 4), p. 119-131. 

Dugas, Albert J. (1995), La bombe 
acadienne. De l'inconscient au cons­
cient. Un essai de psychanalyse 
acadienne, Wolfville (N.-É.), Éditions 
du Grand-Pré (coll. Identités, 3). 

Dupont, Jean-Claude, et Jacques Mathieu 
(dir.) (1986), Héritage de la francopho­
nie canadienne. Traditions orales, 
Sainte-Foy, PUL. 

Finney, James de (1988), «Lecteurs 
acadiens d'Antonine Maillet: récep­
tion littéraire et identité», Revue de 
l'Université de Moncton, 2 1 , 1, 
p. 25-41. 

Finney, James de (1989), « Le huitième 
Jour : aspects ludiques et mythiques », 
dans Marguerite Maillet et Judith 
Hamel (dir.), La réception des œuvres 
d'Antonine Maillet. Actes du colloque 
international organisé par la Chaire 
d'études acadiennes, Moncton, Chaire 
d'études acadiennes, Université de 
Moncton (coll. Mouvange, 1), p. 249-
264. 

Finney, James de (1992), «Le journal 
L'Évangéline et les avatars du modèle 
héroïque acadien », Francophonies 
d'Amérique, 2, p. 13-24. 

Finney, James de (1995), «L'espace socio­
culturel des francophones : une 
comparaison Acadie/Ontario », dans 
Fernand Harvey (dir.), La région cultu­
relle. Problématique interdisciplinaire, 
Québec, CEFAN et IQRC, p. 179-188. 

Finney, James de, et Monique Boucher 
(1996), «Formation de l'imaginaire en 
Acadie et au Québec », dans Raoul 
Boudreau et al. (dir.), Mélanges 
Marguerite Maillet. Recueil de textes de 
création et d'articles sur la littérature, la 
langue et l'ethnologie acadiennes, 
Moncton, Chaire d'études acadiennes, 
Université de Moncton et Éditions 
d'Acadie (coll. Mouvange, 4), p. 133-
145. 

Finney, James de, et Pierre Rajotte (1994), 
« L'émergence de la littérature acadienne, 
1755-1910», Revue de l'Université de 
Moncton, 27, 1, p. 267-279. 

Freud, Sigmund (1939), Der Mann Moses 
und die Monotheistische Religion ; trad. 
française de Cornélius Heim, L'homme 
Moïse et la religion monothéiste. Trois 
essais, Paris, Gallimard, 1986 (coll. 
Connaissance de l'inconscient). 

Gelin, Albert (1961), L'Âme d'Israël dans le 
Livre, Paris, Librairie Arthème Fayard 
(coll. Je sais - Je crois, 65). 

Gobin, Pierre B. (1988), « Le Huitième 
Jour», Dalhousie French Studies, 15, 
p. 26-47. 

Halbwachs, Maurice ([1925] 1994), Les 
cadres sociaux de la mémoire, Paris, 
Albin Michel (coll. Bibliothèque de 
l'évolution de l'humanité, 8). 

Hautecœur, Jean-Paul (1971), «Variations 
et invariance de V" Acadie" dans 
le néo-nationalisme acadien », 
Recherches sociographiques, 12, 3, 
p. 259-270. 



5 6 PATRICK D. CLARKE 

Hautecœur, Jean-Paul (1975), UAcadie du 
discours. Pour une sociologie de la cul­
ture acadiennef Québec, PUL (coll. 
Histoire et sociologie de la culture, 10). 

Hautecœur, Jean-Paul (1976), «Nationa­
lisme et développement en Acadie », 
Recherches sociographiques, 17, 2, 
p. 167-188. 

Hautecœur, Jean-Paul (1977), «Les méta­
morphoses de l'Acadie-nature », Revue 
de l'Université de Moncton, 10, 1, 
p. 11-26. 

Hautecœur, Jean-Paul (1978), «Du toté­
misme nationalitaire au fétichisme 
nationaliste, au meurtre sacrificiel : 
une interprétation du nationalisme 
acadien », communication présentée 
au Colloque international d'études 
acadiennes, Université de Moncton. 

Maillet, Antonine (1975), Évangéline 
deusse, Montréal, Leméac (coll. 
Théâtre/Leméac, 50). 

Maillet, Antonine (1979), Pélagie-la-
Charrette, Montréal, Leméac. 

Maillet, Antonine (1981), Cent ans dans 
les bois, Montréal, Leméac (coll. 
Roman québécois, 55). 

Maillet, Antonine (1986), Le huitième jour, 
Montréal, Leméac (coll. Roman 
québécois, 100). 

Marx, Karl ([1852] 1946), Der 18. 
Brumaire des Louis Bonaparte, trad. 
française Le 18 Brumaire de Louis 
Bonaparte, Paris, Éditions sociales 
(coll. Classiques du marxisme). 

Meslin, Michel (1972), «Le phénomène 
religieux populaire», dans Benoît 
Lacroix et Pietro Boglioni (dir.), Les 
religions populaires. Colloque interna­
tional 1970, Québec, PUL (coll . 
Histoire et sociologie de la culture, 3), 
p. 3-15. 

Morency, Jean, et James de Finney (1998), 
« La représentation de l'espace dans les 
œuvres de Gabrielle Roy et d'Antonine 
Maillet», Francophonies d'Amérique, 
8, p. 5-22. 

Moulaison, Glenn (1996), «Le néo­
nationalisme acadien « à l'heure 
actuelle » ou la question du savoir en 
Acadie », Francophonies d'Amérique, 
6, p. 7-19. 

Navarro-Pardinas, Blanca (1996), «La 
séduction des origines dans quelques 
romans de Claude LeBouthillier », 
Francophonies d'Amérique, 6, p. 33-38. 

Paratte, Henri-Dominique (1996), «Une 
Acadie plurielle: la littérature créatrice 
d'identités de l'empremier à l'an 
2000», dans Raoul Boudreau ef al. 
(dir.), Mélanges Marguerite Maillet. 
Recueil de textes de création et 
d'articles sur la littérature, la langue et 
l'ethnologie acadiennes, Moncton, 
Chaire d'études acadiennes, Université 
de Moncton et Éditions d'Acadie (coll. 
Mouvange, 4), p. 283-301. 

Perron, Judith (1992), « La fête populaire, 
théâtre des enjeux politiques en 
Acadie (1885-1910)», Francophonies 
d'Amérique, 2, p. 37-46. 

Thériault, J. Yvon (1994), « L'Acadie politi­
que et la politique en Acadie : essai de 
synthèse sur la question nationale », 
Revue de l'Université de Moncton, 27, 
2, p. 9-30. 

Thériault, J. Yvon (1995a), L'identité à 
l'épreuve de la modernité. Écrits politi­
ques sur I'Acadie et les francophonies 
canadiennes minoritaires, Moncton, 
Éditions d'Acadie. 



L'ACADIE DU SILENCE. POUR UNE ANTHROPOLOGIE DE L1 IDENTITÉ ACADIENNE 57 

Thér/ault, J. Yvon (1995b), «Naissance, 
déploiement et crise de l'idéologie 
nationale acadienne», dans Simon 
Langlois (dir.), Identité et cultures 
nationales. L'Amérique française en 
mutation, Sainte-Foy, PUL (coll. Culture 
française d'Amérique), p. 67-84. 

Thériault, J. Yvon (1999), « Convergence et 
divergence au sein des nationalismes 
acadien et québécoise », dans Eric 
Waddell (dir.), Le dialogue avec les 
cultures minoritaires, Sainte-Foy, PUL 
(coll. Culture française d'Amérique), 
p. 113-130. 

Yerushalmi, Yosef Hayim (1982), Zakhor : 
Jewish History and Jewish Memory, 
Seattle (Wash.) et Londres, University 
of Washington Press; trad. française de 
Éric Vigne, Zakhor. Histoire juive et 
mémoire juive, Paris, La Découverte, 
1982. 

Yerushalmi, Yosef Hayim (1988), 
«Réflexions sur l'oubli», dans Yosef 
H. Yerushalmi ef al., Usages de l'oubli, 
Paris, Seuil, p. 7-21. 


