### Nuit blanche, magazine littéraire

NUIT BLANCHE magazine littéraire

# Jean Grenier (1898-1971)

#### Bruno Curatolo

Numéro 144, automne 2016

URI: https://id.erudit.org/iderudit/83499ac

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)

Nuit blanche, le magazine du livre

ISSN

0823-2490 (imprimé) 1923-3191 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

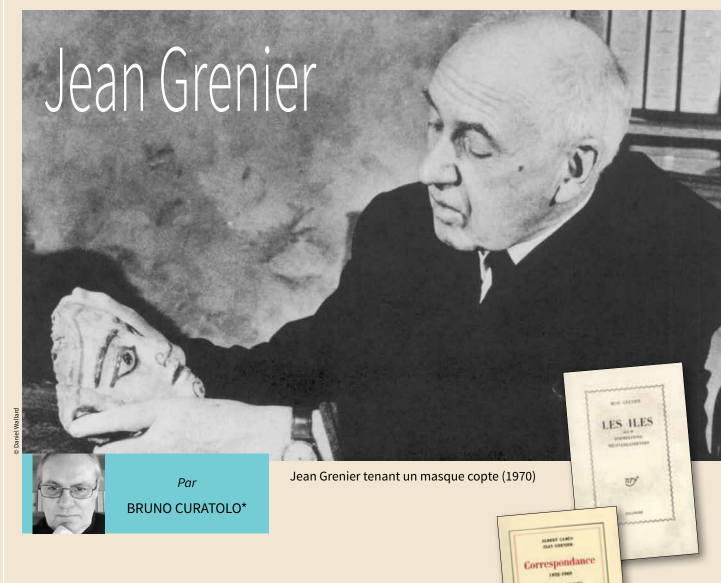
Curatolo, B. (2016). Jean Grenier (1898-1971). Nuit blanche, magazine littéraire, (144), 48-51.

Tous droits réservés © Nuit blanche, le magazine du livre, 2016

Ce document est protégé par la loi sur le droit d'auteur. L'utilisation des services d'Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique d'utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

 $https:\!/\!apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/$ 





« Il est facile de se forger une bonne conscience grâce à l'amour du lointain » (*La vie quotidienne*). Il ne fait pas de doute que l'auteur de cet aphorisme apparaît comme un profil singulier dans le paysage littéraire du XX° siècle et son œuvre, riche et diverse, en est l'illustration.

ean Grenier (1898-1971) est né à Paris mais c'est à Saint-Brieuc, en Bretagne, qu'il passa son enfance et son adolescence; il fut reçu à l'agrégation de philosophie en 1922, et occupa de nombreux postes de professeur à l'étranger avant d'obtenir la Chaire d'esthétique et de sciences de l'art en Sorbonne où il finit sa carrière en 1968, l'année même où lui fut décerné le Grand Prix national des lettres. Quant à son entrée en littérature, on peut la dater de 1927, avec les premières

contributions qu'il donna à *La Nouvelle Revue française* au moment où Jean Paulhan prenait la succession de Jacques Rivière.

## LE MAÎTRE D'ALBERT CAMUS

On ne connaît sans doute pas assez le rôle que Jean Grenier a joué auprès d'Albert Camus, son brillant disciple et grâce auquel d'ailleurs l'existence du maître perdure dans la

#### ÉCRIVAINS MÉCONNUS DU XXº SIÈCLE

L'homme qui ne reconnaît pas de valeurs est parfaitement libre. Cet homme, suivant Lao-Tzeu, considérant le laid comme corrélatif du beau et le mal comme corrélatif du bien, demeure à l'écart et laisse devenir les êtres ce qu'ils doivent devenir sans les contrecarrer. Rien ne vaut à ses yeux, et même rien n'existe à l'état de nature distincte. C'est de l'inexistentialisme, puisque les termes de l'équation du monde finalement s'annulent. Plus de valeurs.

C'est bien de retour à la Nature qu'il s'agit dans cet *inexistentialisme*.

Entretiens sur le bon usage de la liberté, p. 73.

mémoire littéraire. L'on sait que Grenier fut le professeur de philosophie de Camus à Alger en terminale et en classes préparatoires (entre 1930 et 1933), et qu'à l'apogée de sa carrière, l'auteur de *L'étranger* redisait à l'envi quelle était sa dette à l'égard de son initiateur, qu'il mettait au premier rang des écrivains français. C'est surtout dans la préface qu'il avait donnée pour la réédition des *Îles*, en 1959, juste avant

de trouver la mort, que Camus exprime l'importance que prit pour lui le premier livre de Jean Grenier, paru en 1933 : « [...] un homme [...] né sur d'autres rivages, amoureux lui aussi de la lumière et de la splendeur des corps [venait] nous dire, dans un langage inimitable, que ces apparences étaient belles, mais qu'elles devaient périr et qu'il fallait alors les aimer désespérément. [...] Les îles venaient, en somme, de nous initier au désenchantement; nous avions découvert la culture ». Voilà qui semble annoncer un titre comme L'exil et le royaume (1957). L'hommage est également présent au fronton des ouvrages L'envers et l'endroit (1937), L'homme révolté (1951), dédiés à Jean Grenier, tout comme «Le désert » dans *Noces* (1959); l'estime est bien sûr réciproque, ce qui fait dire à Grenier dans ses Entretiens avec Louis Foucher (1969): « Personne n'a parlé du soleil et de la mer – entendons : la Méditerranée – comme Albert Camus. Il l'a fait avec un accent pénétrant, c'est-à-dire qu'on ne lit pas ce qu'il écrit avec admiration seulement, mais avec émotion. Le lecteur est touché au sens propre du mot ». Les spécialistes de Camus ont établi précisément quelles relations fécondes les deux écrivains ont entretenues et quelles ont été leurs divergences, la plus importante

tenant à la négation opposée par l'auteur de *La peste* à la possibilité de croire à une transcendance non humaine.

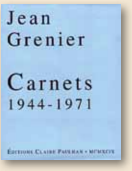
#### MÉDITERRANÉE ET OCÉAN

En effet, donnant volontiers dans la polémique, s'en prenant à l'« esprit d'orthodoxie » ou à l'existentialisme sartrien, Grenier a prôné, s'inspirant du taoïsme – qu'il a contribué à introduire en France –, l'« inexistentialisme », à savoir le retour à la nature. Et chantre de la nature comme source de la sagesse, il l'a été à travers ses textes narratifs qui présentent cette forme curieuse d'être des récits, d'enfance ou de voyages, mais largement entrecoupés de développements que l'on peut attribuer à une réflexion philosophique.

Cette relation entretenue avec la nature est régie par le temps – ontologique, historique et climatique – dans un premier ordre et, dans un second, par une inquiétude mé-

taphysique. L'élection d'un paysage est d'abord la recherche d'un accord avec soi-même, dans la nostalgie de l'unité perdue : « Il existe je ne sais quel composé de ciel, de terre et d'eau, variable avec chacun, qui fait notre climat. En approchant de lui, le pas devient moins lourd, le cœur s'épanouit. Il semble que la Nature silencieuse se mette tout d'un coup à chanter. Nous reconnaissons les choses. On parle du coup de foudre des amants, il est des paysages qui donnent des battements de cœur, des angoisses délicieuses,

de longues voluptés. [...] Pour moi, ces paysages furent





Jean Grenier et Albert Camus en 1957

#### ÉCRIVAINS MÉCONNUS DU XX<sup>e</sup> SIÈCLE

C'est en qualité d'homme du Nord que j'aimais déjà les pays du Midi. Une brume se tendrait donc toujours devant mes yeux d'hyperboréen et les paysages lumineux, non comme un rideau opaque mais comme un léger voile qui ajouterait aux images quelque poésie et les rendrait irréelles en quelque sorte, prêtes à se former et à se dissiper, toujours belles, trop belles, pas assez belles, bonheur refusé mais proposé, parfois accepté, toujours désiré, pas toujours voulu, constamment aimé.

Les grèves, p. 298.

ceux de la Méditerranée » (Inspirations méditerranéennes, 1940).

Pour le Breton qu'il fut depuis l'âge de deux ans, il apparaît que Grenier a vu dans l'espace méditerranéen l'antidote au milieu océanique. Certes, l'auteur des *Grèves* (1957) reconnaît la subjectivité de sa perception: « C'est en qualité d'homme du Nord que j'aimais déjà les pays du Midi ». Mais son choix de la Méditerranée a des raisons plus profondes que la disposition psychologique: il y va surtout d'une représentation du monde qui privilé-

gie l'équilibre au désordre. Dans ses *Entretiens avec Louis Foucher*, Grenier définit les « grèves », terme qui a donné son titre au récit de 1957 : « Ce sont de grandes étendues au bord de la mer, recouvertes de galets, de rochers, de boue, sur lesquelles viennent se déposer les goémons apportés par le flot. Pour moi, c'est le symbole de l'indétermination. La Méditerranée, c'est au contraire le symbole de l'exactitude, cette exactitude dont les Grecs ont même fait un prénom : *Akrivie*. Aussi l'Océan est-il en perpétuel mouvement, impossible à fixer. Je ne vois pas en lui ce bel horizon qui délimite si bien à l'œil les caps et les golfes de la Méditerranée ».

Il se dégagerait donc du spectacle de cette mer « du milieu des terres » la bienfaisante impression que l'homme peut jouir d'une existence calme et tranquille dans un rapport unique à la contemplation et à la pensée. Cependant, ce serait ignorer le caractère profond d'une sensibilité qui, depuis *Les îles* (1933) jusqu'à l'ouvrage posthume *Voir Naples* (1973), n'a cessé d'être hantée par la mort comme représentation ultime de la déréliction : « Les plus beaux sites, les plus beaux rivages sont plantés de cimetières qui ne sont pas là par hasard ; on y voit le nom de ceux qui, trop jeunes, ont été pris de panique devant tant de lumière projetée en eux-mêmes » (*Les îles*). Ainsi l'image offerte de la beauté par un paysage propice à combler l'avidité sensuelle

est-elle essentiellement incitatrice à considérer le néant de toute existence: l'inspiration méditerranéenne de Jean Grenier, entre imaginaire et méditation, est placée sous le signe d'un paradoxe qui est le principe même de son écriture.

#### FINITUDE ET ABSOLU

De façon symétrique, l'idée que se fait Grenier du monde végétal oppose le concept, plutôt banal, de la fugacité à celui, moins convenu, de l'adhésion des êtres à leur principe. Dans son *Lexique* (1955), Grenier cite

Kierkegaard: « Toutes les fleurs de mon cœur tournent en fleurs de givre » et rapporte que le philosophe danois refusait que les fleurs qui lui étaient envoyées à l'hôpital fussent mises dans l'eau, « car le destin des fleurs est de s'épanouir, de répandre leur parfum et de mourir ». Ce constat revient à plusieurs reprises dans les textes de Grenier, notamment dans *Inspirations méditerranéennes*: « Cette fleur des champs que j'ai cueillie, il y a un quart d'heure, s'est déjà flétrie et fanée; je vais la jeter. Et tout est pour moi comme cette fleur des champs ». De fait, dans les *Entretiens sur le bon usage de la liberté* (1948), il établit une comparaison entre les végétaux et les humains: « Pourquoi les plantes semblent-elles se réaliser mieux dans leur plénitude, elles

### ÉCRIVAINS MÉCONNUS DU XX° SIÈCLE ÉCRIVAINS MÉCONNUS DU XX° SIÈCLE

idées/gallimard

jean grenier

entretiens sur le bon usage

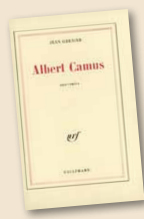
À paraître dans le numéro 145, en kiosque et librairie le 15 décembre 2016.

Luc Durtain (1881-1959)

Par Alexis Buffet

Luc Durtain fut, dans l'entre-deux-guerres, considéré comme l'un des auteurs les plus caractéristiques du modernisme poétique et romanesque, en même temps qu'un des voyageurs essayistes les plus estimés de son temps, défendant avec ardeur un « patriotisme planétaire ».

### ÉCRIVAINS MÉCONNUS DU XXº SIÈCLE



qui sont si attachées à la terre, que les êtres à qui il est permis de courir dans tous les sens? [...] Ne pourrait-on pas demander aux hommes de s'efforcer de faire comme [elles]? Notre devoir n'est-il pas avant tout d'accomplir notre devoir d'état? Et ce devoir, de se conformer à notre nature propre? La connaissance de sa propre existence est alors le fondement de sa propre li-

berté ». La conformité de l'être à sa nature, représentation de l'idéal existentiel, Grenier l'a surtout déduite de son observation des arbres: « Il semble que l'arbre ne puisse être autrement qu'il n'est, soumis à toutes sortes de fatalités, celles du climat, du sol, du milieu, auxquelles l'animal échappe en partie. Il ne connaît pas cette mobilité, cette hésitation entre deux contraires qui caractérise les autres êtres, disons cette liberté qui est un privilège mais qui les rend malheureux parce qu'elle crée un vide » (Entretiens avec L. Foucher). La nature, sous son aspect géographique ou biologique, a permis à Jean Grenier de donner à sa conception de l'humain une vision projetée : la Méditerranée lui a servi de « livre d'images » favorisant le rêve autant que la réflexion sur l'inscription de l'être dans la création; le végétal lui a fait mesurer le poids relatif de l'action individuelle dans l'économie du vivant.

Par ailleurs, le thème insulaire sert à illustrer une philosophie de l'écart, terme qui revient constamment sous la plume de Grenier; « Les îles, ce sont les isolements, les différentes manières d'être seul – entendons : seul sans l'avoir voulu – en faisant la différence entre la solitude volontaire et l'isolement involontaire. J'avais d'abord pensé intituler ce recueil d'essais: Un homme seul» (Entretiens avec L. Foucher). Et dans La dernière page (1988): « J'admets notre solitude – et tout ce que j'ai écrit jusqu'ici n'est que l'expression de cette solitude » ou dans Voir Naples: « Nous sommes donc condamnés à rester seuls ». À l'évidence subie de cette solitude, Grenier va opposer, sur le mode d'une contradiction qui n'est qu'apparente, le désir d'un retrait volontaire en soi, et en soi seul, afin d'y creuser la vie intérieure, d'y trouver « quelque chose d'impossible à nommer et qui devait être à la fois la Nature et plus que la Nature » (Albert Camus, 1968), et de parvenir, depuis l'existence singulière, à rejoindre un absolu qui se dérobe à la perception.

« Les Japonais ne commencent à dessiner une figure que lorsque, l'ayant longuement observée, ils peuvent la tracer d'un trait. Tout est donné d'un coup » (*Lexique*). Ce « tout d'un coup » n'abolit peut-être pas le hasard mais il pourrait

Il est vrai que certains spectacles, la baie de Naples, par exemple, les terrasses fleuries de Capri, de Sidi-Bou-Saïd, sont des sollicitations perpétuelles à la mort. Ce qui devrait nous combler creuse en nous un vide infini. Les plus beaux sites, les plus beaux rivages sont plantés de cimetières qui ne sont pas là par hasard; on y voit le nom de ceux qui, trop jeunes, ont été pris de panique devant tant de lumière projetée en eux-mêmes. [...]

Pourquoi dit-on d'un paysage ensoleillé qu'il est gai? Le soleil fait le vide et l'être se trouve face à face avec lui-même – sans aucun point d'appui. Partout ailleurs le ciel interpose ses nuages, ses brouillards, ses vents, ses pluies et voile à l'homme sa pourriture sous prétexte d'occupations et de préoccupations...

Les îles, p. 86-87.

être un premier pas vers l'harmonie qui fond en une seule figure créateur et créature ou, en des termes plus modestes, la pensée et le verbe, l'intention et l'accomplissement : telle fut, de près et de loin, la vocation de Jean Grenier.

Jean Grenier a publié, entre autres :

Récits: Les îles, Gallimard, 1933 et 1959, «L'imaginaire », 1977; Inspirations méditerranéennes, Gallimard, 1940 et 1961, «L'imaginaire », 1998; Les grèves, Gallimard, 1957 et 1980; Voir Naples, Gallimard, 1973 et «L'Imaginaire », 1997.

Essais: Essai sur l'esprit d'orthodoxie, Gallimard, 1938 et 1961; Entretiens sur le bon usage de la liberté, Gallimard, 1948; Lexique, Gallimard, 1955; Albert Camus, Gallimard, 1968; La vie quotidienne, Gallimard, 1968 et 1982; Entretiens avec Louis Foucher, Gallimard, 1969; La dernière page, Ramsay, 1988.

Aux éditions Claire Paulhan :  $\it Carnets 1944-1971 (1999)$  ;  $\it Sous l'Occupation$ , 1997 et 2014.

<sup>\*</sup> Bruno Curatolo, professeur émérite à l'Université de Franche-Comté, spécialiste des formes narratives au XXe siècle, a notamment publié *Les écrivains théoriciens de la littérature (1920-1945)* avec Julia Peslier (Presses Universitaires de Franche-Comté, 2013), la correspondance entre André Beucler et Léon-Paul Fargue (1927-1945) aux Presses Universitaires de Paris Ouest (2013) et *Marcel Arland, lecteur, éditeur, écrivain*, avec Yvon Houssais (Éditions Universitaires de Dijon, 2015).